
 1 

Letture domenicali 
Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo 

PENULTIMA DOMENICA DOPO L’EPIFANIA 

detta “della Divina Clemenza” 

 

Nell’ordinamento vigente del Lezionario Ambrosiano, le due domeniche che conclu-

dono il tempo “dopo l’Epifania” e precedono il tempo quaresimale vogliono ripristinare 

in modo innovativo la precedente tradizione ambrosiana delle domeniche di Settuage-

sima, di Sessagesima e di Quinquagesima. Da una parte, esse offrono temi che sono una 

sintesi della «manifestazione» di Gesù mediante la sua parola e i segni da lui operati, con-

tinuando così e completando l’iter liturgico delle domeniche dopo l’Epifania; e dall’altra, 

esse preparano alla celebrazione della Quaresima.  

Il sottotitolo delle due domeniche, discutibile, allude a un testo fondamentale della 

tôrāh e al nocciolo del vangelo di Gesù: «la divina clemenza» (penultima domenica) e «il 

perdono» (l’ultima domenica) sono infatti due dei quattro titoli che ✨ riceve durante 

la teofania di Es 34, titolatura definita in modo appropriato da Albert Gelin1 «la carta 

d’identità del Dio dell’Esodo»:  

✨, ✨, Dio misericordioso e clemente, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà, che 

conserva il suo amore per mille generazioni, che perdona la colpa, la trasgressione e il peccato, 

ma non la lascia passare impunita, castigando la colpa dei padri nei figli e nei figli dei figli 

fino alla terza e alla quarta generazione (Es 34,6-7). 

In questa «carta d’identità», i due attributi di «misericordioso» (rāḥûm) e «clemente» 

(ḥānûn) si spiegano a vicenda, come pure l’illustrazione della paziente attesa (ʾerek ʾap-

pajim) e della ricchezza di amore e fedeltà (rab ḥesed weʾĕmet) spiegano l’illogica benevo-

lenza di un perdono divino sbilanciato rispetto alla soddisfazione della colpa, come l’in-

finito (mille) sta alle poche unità che si possono contare sulle dita di una mano.2 

La scelta delle “grandi pagine” bibliche proposte permette di valorizzare appieno i 

due temi, quello della «divina clemenza» e del «perdono», approfondendoli non solo nel 

quadro dell’epifania del vangelo di Gesù, ma anche nel ricupero della teologia della nuova 

alleanza profetica: essa è la condizione posta a fondamento dell’etica paolina (cf l’Epi-

stola) e, più globalmente, dell’etica neotestamentaria per poter vivere le esigenze del co-

mandamento e di tutta la tôrāh, e insieme il “ricominciamento” che nasce dalla forza 

dello Spirito. 

 
1 A. GELIN, Les idées maîtresses de l’Ancien Testament (Lectio Divina 2), Les Éditions du Cerf, Paris 19481, 

19596 [in seguito (Foi Vivante 30), Les Éditions du Cerf, Paris 1968]. 
2 L’invito pressante, a seguito delle scelte della liturgia ambrosiana, è di sfruttare appieno questa domenica 

per approfondire il tema della «divina misericordia», che san Giovanni Paolo II – a partire dall’anno giu-

bilare del 2000 – ha collocato per il rito romano nella domenica in albis. Oso sottolineare, come personale 

rilievo, che è comunque troppo riduttivo mettere a fuoco un tema tanto fondamentale per tutta la rivela-

zione biblica limitandosi a parlare della spiritualità della santa suor Maria Faustina Kowalska (1905-1938). 



 2 

LETTURA: Bar 2,9-15a 

La scelta del personaggio di Baruch, come autore pseudepigrafico di questo libretto, 

è dipesa da due motivi: a) Baruch ben-Nerija fu segretario di Geremia e quindi crono-

logicamente posto all’inizio del periodo esilico; b) al di là del nome, tuttavia, un alone 

di mistero circondava la sua vita, non conoscendo quasi nulla della sua biografia.  

È noto che sotto suo nome, oltre il libro deuterocanonico da cui è presa la pagina litur-

gica di oggi, vi sono due altri libri apocrifi: l’Apocalisse siriaca di Baruch (2 Bar) e l’Apo-

calisse greca di Baruch (3 Bar). 

Non si conosce l’autore o gli autori del libretto deuterocanonico. Non si è in grado 

nemmeno di datarne con certezza la composizione,3 in quanto la situazione di diaspora 

supposta è generica e applicabile ad un arco cronologico molto ampio. La lingua origi-

nale dello scritto era molto probabilmente l’ebraico.  

È però possibile tracciare la struttura della composizione, la cui sequenza va valoriz-

zata proprio perché qui sta la vera originalità di Baruch: 

1,1-14: introduzione 

A. 1,15 – 3,8: liturgia penitenziale 

B. 3,9 – 4,4: inno sulla tôrāh come sapienza 

C. 4,5 – 5,9: due inni di consolazione dopo la desolazione dell’esilio 

Nella concatenazione delle tre sezioni sta l’originalità del libretto di Baruch. Si ha, 

infatti, la sequenza tipica di una liturgia penitenziale, che si può ritrovare – almeno per 

i primi due momenti – nella combinazione redazionale dei Sal 50-51 (per avere il terzo 

momento sarebbe necessario aggiungervi un oracolo di perdono, come ad esempio Ez 

36,24-28): 

A. la confessione del peccato e la parallela confessione della giustizia di ✨  

B. perdonando, Dio rivela all’umanità la via della vera sapienza 

C. il perdono ricevuto apre la strada alla gioia della salvezza ritrovata che, in quella circo-

stanza storica significa il ritorno dall’esilio e la riunificazione dei dispersi. 

È vero che non vi è molto di originale in questi testi, anche se nella seconda e terza 

parte gli elementi comuni della tradizione precedente sono miscelati con una certa spi-

gliatezza. L’aspetto più originale sta proprio nell’aver unificato nella redazione tre generi 

letterari tra loro molto disparati e nell’aver fatto qui confluire quattro tradizioni letterarie 

tra loro indipendenti: la liturgia, la riflessione sulla sapienza, il deuteronomismo e il pro-

fetismo.  

La pagina della liturgia odierna appartiene alla prima sezione della confessione del 

peccato (Bar 1,15 – 3,8). Il riconoscimento del peccato di Israele significa insieme il 

riconoscimento della giustizia divina: le due affermazioni stanno tra loro come le due 

necessarie facce della realtà della nuova alleanza profetica. Riconoscere la giustizia di 

Dio in tutte le sue opere significa contemporaneamente confessare di essere peccatori e 

riconoscere il proprio peccato significa subito confessare i grandi benefici che Dio com-

pie a nostro favore.  

 
3 La data più accreditata è tra la fine del II secolo e l’inizio del I secolo a.C. (cf C.A. MOORE, Daniel, 

Esther, and Jeremiah: the additions. A new translation with introduction and commentary [Anchor Bible 44], 

Doubleday and Co., New York NY – London 1977, pp. 257-258, sebbene poi consideri il libro in modo 

diverso dalla proposta qui condivisa; egli infatti parla di un’introduzione e di cinque unità di diversa mano). 



 3 

La liturgia penitenziale (Bar 1,15 – 3,8) si snoda secondo i primi due tempi caratteri-

stici di ogni liturgia penitenziale, la confessione del peccato e la richiesta del perdono, a 

due ondate parallele: 

a) confessione del peccato: 1,15 – 2,10 

b) richiesta di perdono:  2,11-19 

a') confessione del peccato:  2,20-35 

b') richiesta di perdono:  3,1-8 

6 
Al Signore, nostro Dio, la giustizia,  

a noi e ai padri nostri il disonore sul volto,  

come avviene ancora oggi.  
7 
Tutti i mali che il Signore ci aveva minacciato,  

ci sono venuti addosso.  
8 
Ma noi non abbiamo pregato il volto del Signore,  

abbandonando ciascuno i pensieri del cuore malvagio.
  

9 
E il Signore ha vegliato su questi mali  

e li ha mandati sopra di noi,  

poiché egli è giusto in tutte le opere che ci ha comandato,  
10 

mentre noi non abbiamo dato ascolto alla sua voce,  

camminando secondo i decreti  

che aveva posto davanti al nostro volto. 

11  
Ora, Signore, Dio d’Israele,  

che hai fatto uscire il tuo popolo dall’Egitto  

con mano forte, con segni e prodigi,  

con grande potenza e braccio possente  

e ti sei fatto un nome, qual è oggi,  
12 

noi abbiamo peccato, siamo stati empi, siamo stati ingiusti,  

Signore, nostro Dio, verso tutti i tuoi comandamenti.  
13
 Allontana da noi la tua collera,  

perché siamo rimasti pochi in mezzo alle nazioni  

fra le quali tu ci hai dispersi.  
14 

Ascolta, Signore, la nostra preghiera, la nostra supplica,  

liberaci per il tuo amore e facci trovare grazia  

davanti a coloro che ci hanno deportati,  
15 

perché tutta la terra sappia  

che tu sei il Signore, nostro Dio,  

e che il tuo nome è stato invocato su Israele e sulla sua stirpe. 

vv. 9-10: Il comportamento di Dio non è contro la berît, ma pienamente coerente con 

la minaccia legata alla trasgressione del patto: ✨ è dunque innocente, il colpevole è 

Israele! Anzi, la sua misericordia sta appunto nell’aver differito la sua condanna e aver 

dato tempo a Israele di convertirsi (cf i vv. 6-8, che non sono stati letti nella pericope 

liturgica, necessari però per comprendere la dialettica dell’amore paziente del Signore). 



 4 

Il Signore ha dato tempo a Israele di convertirsi, «ma noi non abbiamo pregato il volto del 

Signore, abbandonando ciascuno i pensieri del cuore malvagio» (v. 8).
  

A proposito dei vv. 9-10, si leggano soprattutto i testi del Deuteronomio (Dt 8,20; 

9,23; 13,19; 26,14; ecc.) e di Geremia (Ger 3,13; 7,23. 28; 9,12; ecc.). Potremmo dire 

che Baruch, da buon discepolo dei profeti, sintetizza la loro parola, privilegiando soprat-

tutto la sintesi deuteronomica. 

vv. 11-15: La richiesta di perdono riprende motivi tradizionali: la liberazione originaria, 

la sciagura attuale, l’onore di ✨ davanti agli altri popoli, l’umile contrizione e le con-

seguenze che si avrebbero tra i vicini e i lontani (cf Es 32e Nm per Mosè; Sal 44 e 74 

pensando alle tragedie di Israele). Si tratta di una preghiera (tehillāh), ma più specifica-

mente di una teḥinnāh, «una richiesta di grazia». La grazia è l’esatto opposto della collera: 

✨ può dimostrare la sua clemenza (o misericordia) cancellando la sua collera o almeno 

mitigandola (cf 1 Re 8, al momento della dedicazione del tempio di Salomone). 

La liberazione dell’esodo è un impegno che ha legato ✨ a Israele. Ora ✨ non può 

abbandonare Israele. Se lo facesse, ne sarebbe compromessa la sua fama e la sua gloria 

(v. 11). Ma soprattutto, ✨ si è impegnato con se stesso (cf Ger 32,20-21, con il pegno 

del campo comprato) e Dt 4,34. A conclusione di questo pensiero, il v. 15 riprende un 

tema caro a Ezechiele: ogni azione di ✨ nella storia di Israele è una presa di posizione 

nei riguardi di tutto gli altri popoli. Ponendo il proprio nome su Israele ✨ ha rischiato 

di metterlo in balia del comportamento del suo popolo, in modo che tutti gli altri popoli 

lo possano bestemmiare. Ma ✨ sa agire nei riguardi del peccato di Israele per riguardo 

del proprio nome e ricominciando una storia di perdono e di grazia (cf Ez 36). 

SALMO: Sal 105(106),6-8. 43-45. 47-48a 

℟  Rendete grazie al Signore, perché è buono, 

perché il suo amore è per sempre. 

6 Abbiamo peccato con i nostri padri, 

delitti e malvagità abbiamo commesso. 
7 I nostri padri, in Egitto, non compresero le tue meraviglie, 

non si ricordarono della grandezza del tuo amore 

e si ribellarono presso il mare, presso il Mar Rosso. 
8 Ma Dio li salvò per il suo nome, 

per far conoscere la sua potenza.    ℟ 

 
43 Molte volte li aveva liberati; 

eppure si ostinarono nei loro progetti 

e furono abbattuti per le loro colpe; 
44 ma egli vide la loro angustia, 

quando udì il loro grido. 
45 Si ricordò della sua alleanza con loro 

e si mosse a compassione,  

per il suo grande amore.     ℟ 

 



 5 

47 Salvaci, ✨, Dio nostro, 

radunaci dalle genti, 

perché ringraziamo il tuo nome santo: 

lodarti sarà la nostra gloria. 
48a Benedetto ✨, Dio d’Israele, 

da sempre e per sempre.     ℟ 

EPISTOLA: Rm 7,1-6a 

Dopo aver esposto il tema della seconda parte della lettera ai Romani (in Rm 5,1-11), 

Paolo si è soffermato sulla singolarità della mediazione di Cristo, il nuovo Adamo, che 

con la sua «amnistia» (δικαίωμα) ha introdotto nel mondo la χάρις «grazia ovvero il per-

dono gratuito» e la ζωή «vita» (Rm 5,12-21). A questo punto del discorso si potrebbe 

insinuare una facile obiezione che però stravolgerebbe il pensiero di Paolo: se il peccato 

è stato un preludio al perdono gratuito, «pecchiamo, allora, così che possa abbondare la 

grazia» (cf Rm 6,1). E un’altra obiezione è pronta: se la Legge è servita solo a dare la 

coscienza del peccato, allora noi non siamo più sotto la Legge e siamo liberti di com-

mettere i peccati, perché ormai siamo senza Legge. Ma allora, qual è la funzione della 

Legge? C’è ancora una Legge per il credente in Cristo Gesù? 

Da Rm 6,1 a 7,25, vi è una sola grande parte, articolata in tre sezioni, scandite con 

un ritornello retorico, tipico dell’ambito della diatriba, e cioè:  

⎯ τί οὖν ἐροῦμεν; +  

⎯ una domanda retorica, antitetica alla tesi da dimostare (per evidenziare l’assurdo 

della posizione contraria) + 

⎯ la risposta: μὴ γένοιτο 

Questo stilema appare in Rm 6,1-2. 15; 7,7 (in 7,13 vi è la domanda e μὴ γένοιτο, ma 

manca la domanda τί οὖν ἐροῦμεν;). Le tre sezioni argomentative sarebbero dunque: 

i. 6,1-14: con-morire con Cristo è morire al peccato e vivere per Dio 

ii. 6,15 – 7,6: dalla schiavitù del peccato al servizio del perdono 

iii. 7,7-25: la Legge fa conoscere il peccato, ma non toglie la debolezza della carne 

Si guardi la seconda sezione, che interessa la nostra lettura liturgica: 

A. Rm 6,15: la tesi (espressa in antitesi) 

B. Rm 6,16-20: il nuovo servizio 

C. Rm 6,21 – 7,6: la nuova condizione 

a) i nuovi frutti (vv. 21-23) 

b) liberi per Dio (7,1-6).  

1 
O forse ignorate, fratelli – parlo a gente che conosce la legge – che la legge 

ha potere sull’uomo solo per il tempo in cui egli vive? 
2 
La donna sposata, 

infatti, per legge è legata al marito finché egli vive; ma se il marito muore, 

è liberata dalla legge che la lega al marito. 
3
 Ella sarà dunque considerata 

adultera se passa a un altro uomo mentre il marito vive; ma se il marito 

muore ella è libera dalla legge, tanto che non è più adultera se passa a un 

altro uomo. 
4 
Alla stessa maniera, fratelli miei, anche voi, mediante il corpo 

di Cristo, siete stati messi a morte quanto alla Legge per appartenere a un 



 6 

altro, cioè a colui che fu risuscitato dai morti, affinché noi portiamo frutti 

per Dio. 
5 
Quando infatti eravamo nella debolezza della carne, le passioni 

peccaminose, stimolate dalla Legge, si scatenavano nelle nostre membra 

al fine di portare frutti per la morte. 
6 
Ora invece, morti a ciò che ci teneva 

prigionieri, siamo stati liberati dalla Legge per servire secondo lo Spirito, 

che è nuovo, e non secondo la lettera, che è antiquata. 

La sottosezione di Rm 7,1-6 deve dimostrare perché noi (credenti al modo di Gesù 

Cristo) non siamo sotto la Legge. La conclusione del ragionamento di Paolo al v. 4 po-

trebbe suonare eccessivamente dura a orecchi giudaici: καὶ ὑμεῖς ἐθανατώθητε τῷ νόμῳ 

διὰ τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ, εἰς τὸ γενέσθαι ὑμᾶς ἑτέρῳ «anche voi siete stati messi a 

morte quanto alla Legge mediante il corpo di Cristo per appartenere a un altro». Ma 

allora, che ce ne facciamo della Legge? 

Anzi, ancora di più: se noi siamo morti al peccato (cf Rm 6,4. 10) e ugualmente siamo 

morti a ciò che ci teneva prigionieri (v. 6) e alla Legge (v. 4), significa forse che  la Legge 

sia peccato? Per Paolo questa conclusione rasenterebbe la bestemmia. Ecco quindi il 

senso della terza sezione (Rm 7,7-25), che ha l’intento di chiarire quale sia il ruolo effet-

tivo della Legge. 

Per ora, in Rm 6,15 – 7,6 Paolo rilegge la teologia esodica, per attualizzarla nella vita 

del credente in Cristo. Ci sono infatti tre affermazioni in 6,18. 22 e 7,4 che sintetizzano 

tale teologia esodica. Il simbolismo utilizzato dice molto di più, perché il primo riferi-

mento è alla liberazione dalla ʿăbôdāh di Faraone per la ʿăbôdāh di ✨.4 Per Paolo, la 

vita umana è sempre soggetta ad una forza, sia questa la ἁμαρτία oppure la δικαιοσύνη. 

La libertà cristiana, accessibile attraverso la fede mediante il battesimo, consiste nel po-

tersi impegnare per la δικαιοσύνη (cf Rm 6,16. 18. 20). E proprio qui sta la χάρις «grazia, 

dono, perdono» che permette l’autentica libertà o, meglio, la decisione di questa libertà. 

L’essere liberati dal peccato comprende anche un essere morti alla Legge e il servizio 

per Dio significa l’appartenenza a un altro, al Cristo risuscitato dai morti. Nel battesimo 

c’è stata una messa a morte che è una liberazione dalla Legge (v. 6). È quell’unico avve-

nimento che ci ha fatto morire al peccato e morire alla Legge. Ma l’essere ora proprietà 

di Cristo ci rende adatti a un qualcosa che è il fine di tutto il movimento esodico: ἵνα 

καρποφορήσωμεν τῷ θεῷ («affinché noi portiamo frutti per Dio», v. 4). Qui la frase finale 

è ancora un imperativo indiretto (cf Rm 6,12-14). Questa situazione è illustrata alla fine 

di questa sezione con una nuova immagine che sarà poi sviluppata positivamente in Rm 

8 (cf anche Gal 3,23-24). 

Il «servizio» continua anche dopo la liberazione alla Legge, ma ora si attua «nella no-

vità di Spirito» e non più «nella vecchiezza della lettera» (è importantissimo avere anche 

la conclusione del v. 6!). La novità procede dallo Spirito e produce un’esistenza escato-

logica. Di questa novità pneumatica ed escatologica, Paolo parlerà ampiamente nel ca-

pitolo ottavo. 

In questa sezione dunque, come anche in Rm 6,15-23, si è venuta caratterizzando la 

libertà paolina come 

 
4 Si ricordi il titolo dello studio di G. AUZOU, Dalla servitù al servizio; Il libro dell'esodo, Traduzione di G. 

MANTEGAZZA, Revisione e aggiornamento bibliografico di G.P. CARMINATI (LPB 24), EDB, Bologna 

1976, 31997. 



 7 

– libertà dal peccato (Rm 6,18. 22) 

– libertà dalla carne (in quanto mondo opposto a Dio: Rm 6,12-13; 7,5) 

– libertà dalla morte (Rm 6,21. 23; 7,5) 

– libertà dalla Legge (Rm 7,4. 6) 

La libertà cristiana non è una libertà di peccare (si veda l’obiezione di Rm 6,15), bensì 

una libertà per l’amore (cf Gal 5,13ss) e per il bene. È una libertà che libera da quell’egoi-

smo che è la caratteristica di una vita sottomessa al peccato (6,20-21). I credenti in Cri-

sto, invece, appartengono solo a Cristo Signore (Rm 7,4; cf Rm 14,7; 1 Cor 6,19).  

Di qui viene un’equivalenza fondamentale per Paolo: la libertà è un servizio, una 

ʿăbôdāh, sotto la sovranità di Cristo. Lo «schiavo» di Cristo è la persona veramente libera, 

perché è figlio ed erede di tutte le promesse di Dio (cf Gal 3,15ss; 4,1ss). Tale dipendenza 

dalla signoria di Cristo trasforma i credenti in sovrani sul mondo: «Tutto è vostro, il 

mondo, la vita, la morte, ma voi siete di Cristo e Cristo è di Dio» (1 Cor 3,21-23). La 

vera libertà si dà nell’obbedienza della fede. 

Paolo è alieno da ogni rifiuto radicale della Legge e così egli può impartire numerosi 

precetti particolari alle sue comunità, senza che per questo la libertà cristiana possa sen-

tirsi minacciata. I comandamenti portano all’uso retto della libertà cristiana. Questa è la 

dialettica della Legge che si sviluppa nel pensiero paolino: l’obbligo dei comandamenti 

rimane, ma essi sono radicalizzati positivamente a partire dal loro centro, che è l’ἀγάπη 

«l’amore», che permette di essere ἔννομος «nella legge» e insieme totalmente liberi, alla 

maniera di Cristo (cf Gal 6,2 e 1 Cor 9,19ss). 

VANGELO: Gv 8,1-11 

Questa pericope, anche nella storia dei manoscritti, ha una vicenda singolare. Che 

questa pagina non sia di mano giovannea è ormai un dato critico assodato. Essa manca 

nei manoscritti più autorevoli e più antichi, come il papiro 66 (P66), il codice Sinaitico 

 e l’Alessandrino (A), entrambi del IV secolo, e il codice di Efrem riscritto (C del V (א)

secolo). Manca nelle versioni siriache antiche, come nella Sahidica e nelle più antiche 

versioni bohairiche. Alcune versioni armene e georgiane la tralasciano. Anche in Occi-

dente, molti manoscritti la tralasciano.5 Nessun padre greco la commenta prima del teo-

logo bizantino Eutimio Zigabeno (XII secolo), autore di una Πανοπλία δογματικὴ τῆς 

ὀρϑοδόξου πίστεως (Arsenale dogmatico della fede ortodossa); costui, mentre la commenta, 

ricorda anche che le copie più accurate del IV vangelo non la contengono. 

Nel precedente lezionario ambrosiano, utilizzato ad experimentum nei decenni post-

conciliari sino al 2009, a motivo dell’intreccio di sezioni proprie ambrosiane con altre in 

 
5 Ecco la documentazione completa di The Greek New Testament (4ª ed.): la pericope di Gv 7,53 – 8,11 è 

omessa da P66,75 א Avid B Cvid L N T W Δ Θ Ψ 0141 33 157 565 1241 1333 1424*, vari lezionari, versioni 

antiche, come la Vetus Latina, la Siriaca (aggiunta però in alcuni manoscritti tardi della Pešiṭtāʾ), le versioni 

copte, alcuni manoscritti armeni, la versione georgiana, le slave, il Diaterssaron, Origene, Crisostomo, 

Cirillo, Tertulliano e alcuni manoscritti di Cipriano. La pericope è presente in D 180 205 579 597 700 

892 1006 1010 1071 1243 1292 1342 (1424) 1505, nel Textus Receptus (nel manoscritto F manca Gv 7,28 

– 8,10) G H M, alcuni manoscritti della Vetus Latina, antica Siriaca, copta, slava, alcuni manoscritti delle 

Costituzioni Apostoliche (incerto); Ambrosiaster, Ambrogio, Paciano, Rufino, Girolamo, Fausto-Milevi, 

Agostino. La pericope è segnata con obeli o asterischi E (solo Gv 8,2-11) S 28 1424; hanno soltanto Gv 

8,3-11 Λ (con asterischi) e molti lezionari. Riportano Gv 7,53 – 8,11 dopo Lc 21,38 i mss della famiglia ƒ13; 

dopo Gv 7,36 il ms 225; dopo Gv 21,25 il ms 1 (con nota critica); il ms 1333c riporta Gv 8,3-11 alla fine 

del vangelo secondo Luca (dopo Lc 24,53). 



 8 

comune con il rito romano, il passo di Gv 8,1-11 non era mai letto nelle liturgie dome-

nicali: un risultato davvero intollerabile! 

Accanto alla schiacciante prova di critica testuale esterna, si devono aggiungere pe-

santi motivi di critica interna. Stile e vocabolario sono del tutto estranei al Quarto Van-

gelo; e poi la rottura narrativa tra Gv 7,52 e 8,12 è troppo evidente… 

Tuttavia, il racconto ha delle indicazioni che lo accreditano dal punto di vista del-

l’ambientazione storica e ciò spiega il successo del passo in ambito occidentale, nono-

stante non sia fisso in tutti i manoscritti il luogo ove fosse da collocare: alcuni manoscritti 

la pongono dopo Gv 7,36, altri dopo Gv 7,44; altri ancora dopo Gv 21,25; altri la ripor-

tano dopo Lc 21,38 o alla fine del Terzo Vangelo… Bisogna infine ricordare che molti 

dei manoscritti che la riportano, la includono tra obeli (⸔) o asterischi (❅). Il comitato 

de The Greek New Testament, nonostante abbia giudicato la pericope non originaria di 

Giovanni, alla fine ha deciso di lasciarla nel posto più tradizionale (dopo Gv 7,53) e l’ha 

delimitata con duplice parentesi quadra〚〛. 

Il problema più importante da risolvere, alla fine di questa carrellata di critica testuale, 

è se tale pericope sia da considerare canonica oppure no. Dal momento che il racconto 

è un’aggiunta posteriore al Quarto Vangelo e non è di origine giovannea, molti com-

mentatori arrivano a negarne la canonicità e quindi l’ispirazione. Per altri il problema è 

risolto dal fatto che la canonicità dipende dall’accettazione ecclesiastica della pagina 

(essa è parte della Vulgata) e dal suo uso liturgico. Non sono, tuttavia, solo i cattolici a 

considerarla canonica: essa è riportata anche nel Textus Receptus della Chiesa Bizantina 

e nella Bibbia anglicana (King James Bible). Per questa ragione, anche la buona parte 

delle chiese cristiane tradizionali non-cattoliche la considera una narrazione canonica, e 

quindi “ispirata”. 

7 53 E ciascuno tornò a casa sua. 

8 1 Gesù si avviò verso il monte degli Ulivi. 2 Al mattino si recò di nuovo 

nel tempio e tutto il popolo andava da lui. Ed egli sedette e si mise a inse-

gnare loro.  
3 Allora gli scribi e i farisei gli condussero una donna sorpresa in adulterio, 

la posero in mezzo e 4 gli dissero:  

– Maestro, questa donna è stata sorpresa in flagrante adulterio. 5 Ora 

Mosè, nella Legge, ci ha comandato di lapidare donne come questa. Tu 

che ne dici?  
6 Dicevano questo per metterlo alla prova e per avere motivo di accusarlo. 

Ma Gesù si chinò e si mise a scrivere col dito per terra. 7 Tuttavia, poiché 

insistevano nell’interrogarlo, si alzò e disse loro:  

– Chi di voi è senza peccato, getti per primo la pietra contro di lei.  
8 E, chinatosi di nuovo, scriveva per terra.  
9 Quelli, udito ciò, se ne andarono uno per uno, cominciando dai più an-

ziani. Lo lasciarono solo, e la donna era là in mezzo. 10Allora Gesù si alzò 

e le disse:  



 9 

– Donna, dove sono?6a Nessuno ti ha condannata?  
11 Ed ella rispose:  

– Nessuno, Signore.  

E Gesù disse:  

– Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non peccare più. 

La struttura di questo racconto, che da taluni è stato definito un agraphon edificante 

attribuito a Gesù, è semplicissima. L’ambientazione del racconto presuppone un inse-

gnamento quotidiano di Gesù nel tempio, come fanno i Sinottici nell’ultima settimana 

prima della Passione e dopo l’ingresso trionfale di Gesù in Gerusalemme (vv. 1-2; biso-

gnerebbe comprendere anche 7,53).  

La vicenda è messa in movimento dalla provocazione dei farisei. Il narratore esplicita 

la loro volontà di «mettere alla prova» Gesù per «poterlo accusare»: la sua attenzione è 

subito rivolta alla reazione di Gesù, che si mette a scrivere col dito per terra (vv. 3-6).  

In un secondo momento, Gesù risponde con una sentenza e poi riprende a scrivere 

per terra (vv. 7-8).  

Gli avversari se ne vanno uno alla volta e Gesù rimane solo con la donna: un brevis-

simo dialogo tra costei e Gesù chiude l’episodio, con le parole di perdono del Maestro, 

impegnative ma liberanti (vv. 9-11). 

vv. 1-2: La scena si apre con un nuovo giorno. Se unita a Gv 7,53, di deve presupporre 

che Gesù abbia passato la notte sul Monte degli Ulivi7 oppure a Betfage o a Betania, 

secondo le memorie dei Sinottici per gli ultimi giorni di Gesù prima della sua crocifis-

sione. Forse quest’ambientazione porterebbe a collocare meglio l’episodio in quel con-

testo narrativo (cf la nota 5, con l’opzione attestata dai manoscritti della famiglia ƒ13). 

vv. 3-6: La provocazione è lanciata dagli Scribi e dai Farisei, due categorie di persone 

che si sarebbero potute anche sovrapporre. Gli «Scribi» (οἱ γραμματεῖς), esperti nella 

Legge, non compaiono in altra parte del Quarto Vangelo, mentre nei Sinottici sono 

spesso in coppia e alleati con i Farisei, la corrente laica ma fortemente religiosa del Giu-

daismo gerosolimitano. Compito degli Scribi è di interpretare la Legge e fare giurispru-

denza nei diversi casi della vita; volontà dei Farisei è di vivere integralmente i valori che 

la tôrāh originariamente imponeva alla sola classe sacerdotale. Le esigenze di una morale 

interpretate in modo radicale si poggiano sulla chiarezza di una seria filologia giurispru-

denziale. Un misto religiosamente esplosivo…  

La loro alleanza è una garanzia per mettere in scacco Gesù, qualunque giudizio avesse 

dato. Il narratore e le prime parole degli accusatori mettono in chiaro che la donna è 

stato colta ἐπ’ αὐτοφώρῳ «in flagrante», un termine che si trova solo qui nel NT, ma è 

ben noto nella lingua greca. L’atto di accusa è l’adulterio (cf il sostantivo μοιχεία nel v. 

3 e il verbo μοιχεύομαι nel v. 4). Inutile fantasticare sul come, dove e quando. La cosa 

diventa però un ottimo da caso da sottoporre a Gesù per metterlo in scacco con le sue 

idee circa il perdono… Gli accusatori non mettono in dubbio che ella sia colpevole, ma 

 
a Hanno ποῦ εἰσιν D M Λ 1 180 892 1010 1071 1342 1424mg lezionari vari e versioni antiche. Hanno ποῦ 

εἰσιν οἱ κατήγοροί σου «dove sono i tuoi accusatori» H S ƒ13 28 597 700 1006 1243 1292 altri lezionari e 

versioni antiche, Ambrogio e Gerolamo. Hanno ποῦ εἰσιν ἐκεῖνοι οἱ κατήγοροί σου «dove sono coloro che 

ti accusano» E F G 579 1505 lAD. Omettono la domanda 205 e Agostino. 
7 Il Monte degli Ulivi non è mai ricordato in altro passo del Quarto Vangelo. 



 10 

solo chiedono a Gesù come comportarsi, visto che Mosè ha ordinato la lapidazione per 

tale colpa. Lv 20,10 recita:  

Se uno commette adulterio con la moglie del suo prossimo, l’adultero e l’adultera dovranno 

esser messi a morte. 

Qui però c’è solo la parte femminile. Se è stata colta «in flagrante», ci dovrebbe essere 

anche la controparte maschile, che invece manca. La lapidazione collettiva aveva un 

sapore di vendetta aspro, troppo lontano dalla giustizia romana. In effetti, i Romani 

cercavano di impedire ogni forma di lapidazione, che tuttavia – nonostante tutto – era 

praticata in modo abbastanza frequente (cf la lapidazione di Stefano in At 7,58-60 e 

anche At 5,26; 14,5. 19).  

Che farà dunque Gesù? Si metterà a fare eccezioni di forma? oppure darà una nuova 

interpretazione della legge della tôrāh? No, egli non fa nulla. Si curva per terra e comincia 

a scrivere sulla polvere del suolo! 

vv. 7-8: Se il narratore non dice ciò che Gesù sta scrivendo, significa che la cosa non è 

importante per il racconto stesso. Importante è invece la sentenza pronunciata da Gesù, 

l’unica parola che egli rivolge ai suoi avversari: ὁ ἀναμάρτητος ὑμῶν πρῶτος ἐπ᾽ αὐτὴν 

βαλέτω λίθον «chi di voi è senza peccato, getti per primo una pietra contro di lei». Il 

vocabolo ἀναμάρτητος «senza peccato» è un hapax che si trova solo qui nel NT, ma non 

crea alcuna difficoltà.  

vv. 9-11: Senza altro commento, il narratore dice che a uno a uno gli accusatori della 

donna si allontanano. Il Deuteronomio ricorda infatti la grande responsabilità dei teste 

di accusa, che per primi avrebbero poi dovuto lanciare la prima pietra: 

Se la cosa è vera, se il fatto sussiste, se un tale abominio è stato commesso in Israele, 5farai 

condurre alle porte della tua città quell’uomo o quella donna che avrà commesso quell’azione 

cattiva e lapiderai quell’uomo o quella donna, così che muoia. 6Colui che dovrà morire sarà 

messo a morte sulla deposizione di due o di tre testimoni. Non potrà essere messo a morte 

sulla deposizione di un solo testimone. 7La mano dei testimoni sarà la prima contro di lui 

per farlo morire. Poi sarà la mano di tutto il popolo. Così estirperai il male in mezzo a te (Dt 

17,4-7). 

Gli accusatori si ritirano, a partire dal più anziano, uno alla volta e lasciano la donna 

sola davanti a Gesù, che subito le pone una domanda, la cui decisività sta nella seconda 

parte: Γύναι, ποῦ εἰσιν; οὐδείς σε κατέκρινεν «Donna, dove sono? Nessuno ti ha condan-

nata?».  

Potrebbe però esserci la condanna di Gesù stesso, il quale invece le offre un perdono 

liberante, gratuito e a caro prezzo nello stesso tempo: Οὐδὲ ἐγώ σε κατακρίνω· πορεύου, 

[καὶ] ἀπὸ τοῦ νῦν μηκέτι ἁμάρτανε «Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non pec-

care più».  

La risposta di Gesù non significa che non vi sia colpa nell’azione della donna, ma che 

il suo essere salvata non dipende da alcun merito della donna stessa, ma dall’amore 

sconfinato di colui che le ha concesso il perdono prima di ogni possibilità di meritarselo.  

Questa è l’unica possibilità di “ricominciamento” che la persona umana ha, quella 

cioè di sentirsi perdonata gratuitamente. Certo è un perdono «a caro prezzo», in quanto 

Gesù le chiede di lasciare la sua vita di peccato. Ciò è però possibile solo se il perdono 

viene prima della decisione umana. Altrimenti sarebbe un’azione titanica, impossibile 

per la volontà umana: quanto Gesù chiede a questa persona è invece di dimostrare con 



 11 

la vita di aver compreso il senso del perdono ricevuto, vivendo con cuore penitente la 

gioia del dono già accordatole. 

È il modo narrativo più profondo ed eloquente per tracciare il cammino della nuova 

alleanza profetica (cf Os 2,16-25; Ger 31,31-34; Ez 36,24-28; Is 54…), che Dio ha com-

piuto in Cristo. Paolo lo esprime, all’inizio della seconda parte della lettera ai Romani 

così: 

6 Infatti, quando eravamo ancora disperati, al tempo stabilito Cristo morì per noi empi.  
7 Ora, a stento qualcuno muore per un giusto.  

Qualcuno forse oserebbe morire per una persona buona.  
8 Dio invece dimostra il suo amore verso di noi  

nel fatto che, quando eravamo ancora peccatori,  

Cristo è morto per noi.  
9 A maggior ragione, perdonati ora con il suo sangue,  

saremo salvati per mezzo di lui dalla condanna.  
10 Se, infatti, da nemici siamo stati riconciliati con Dio  

per mezzo della morte del Figlio suo,  

molto più ora, riconciliati,  

saremo salvati con la sua vita.  
11 Non solo, ma anche gloriandoci in Dio,  

per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo,  

grazie al quale ora abbiamo ottenuto la riconciliazione (Rm 5,6-11). 

PER LA NOSTRA VITA: 

1. La Bibbia non vuole mai farci paura.  

Dio non vuole che l’uomo si spaventi.  

Nemmeno di fronte al giudizio finale.  

Piuttosto fa che l’uomo sappia tutto,  

affinché riconosca che cos’è la vita e il suo senso.  

Fa in modo che gli uomini sappiano già oggi,  

affinché già oggi conducano la loro vita  

nell’apertura e nella luce del giudizio finale.  

Ci fa sapere soltanto perché noi uomini troviamo la vita per Gesù Cristo,  

perché ci convertiamo dalla via cattiva  

e cerchiamo di incontrare lui, Gesù Cristo.  

Dio non vuole terrorizzare l’uomo.  

Egli ci insegna la parola del giudizio  

soltanto perché aspiriamo alla promessa della grazia  

in modo così appassionato e ardente  

da riconoscere che non possiamo sussistere davanti a Dio con le nostre sole forze,  

che dobbiamo morire davanti a lui,  

e che, malgrado tutto,  

Egli non vuole la nostra morte, ma la nostra vita. […]  

Cristo giudica, cioè la grazia è giudice e il perdono e l’amore.  

Chi si aggrappa ad essi è già liberato.8 

 
8 D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, a cura di M. WEBER, Traduzione dal tedesco di A. 

AGUTI - G. FERRARI (Books), Editrice Queriniana, Brescia 2007, p. 327. 



 12 

2. La gratitudine non scaturisce dalle possibilità proprie del cuore umano, ma sol-

tanto dalla Parola di Dio. La gratitudine deve perciò essere imparata ed esercitata. […] 

La gratitudine cerca, al di là del dono, il donatore. Scaturisce dall’amore che riceve. […] 

La gratitudine è umile abbastanza per lasciarsi donare qualcosa. Il superbo prende sol-

tanto ciò che gli spetta. Si rifiuta di accettare un dono. […] Per colui che è grato tutto è 

un dono, perché sa di non meritare assolutamente niente. […] Nella gratitudine acqui-

sisco il giusto atteggiamento verso il passato, che in essa diviene fruttuoso per il presente. 

Senza gratitudine il passato sprofonda nell’oscurità, ciò che è enigmatico nel nulla. Per 

non perdere il mio passato, per riacquistarlo interamente, deve però accompagnarsi alla 

gratitudine il pentimento. Nella gratitudine e nel pentimento la mia vita assume la sua 

unità. […] L’ingratitudine comincia con la dimenticanza, alla dimenticanza segue l’in-

differenza, all’indifferenza l’insoddisfazione, all’insoddisfazione la disperazione, e a que-

sta la maledizione.9 

3. La confessione è il linguaggio di qualcuno che non ha annullato la sua condizione 

di soggetto; è il linguaggio del soggetto in quanto tale. Non sono i suoi sentimenti, i suoi 

desideri, né le sue speranze; sono semplicemente i suoi sforzi di essere. […] 

La vita ha bisogno di rivelarsi, di esprimersi: se la ragione si allontana troppo, la lascia 

sola, se assume i suoi caratteri, la soffoca. Si tratta quindi di trovare il punto di contatto 

tra la vita e la verità. E tale punto di contatto si ottiene grazie a un’operazione della vita 

stessa, qualcosa che avviene al suo interno. La vita deve trasformarsi aprendosi alla verità, 

anche soltanto per sostenerla, per accettarla prima di conoscerla; conoscenza che d’altra 

parte è impossibile nella sua interezza. In questo aprirsi della vita però c’è qualcosa di 

più dell’accettazione della verità. C’è l’espressione della vita stessa, la rivelazione delle 

sue viscere. […] 

Proprio quando l’uomo è stato umiliato troppo, quando si è chiuso nel risentimento, 

quando sente su di sé soltanto il “peso dell’esistenza”, allora ha bisogno che la sua stessa 

vita gli si riveli.10  

4. Possiamo far ritorno al Padre. Possiamo ritornare con fiducia perché è lui che 

vuole la nostra dignità. È lui che ci vuole salvi. È lui che vuole da noi una cosa soltanto. 

“Figlio mio, dammi il tuo cuore; io ti darò tutto il resto in sovrappiù”, come sta scritto 

nell’Ecclesiastico. È questa la strada che ci riconduce da tutti i luoghi in cui siamo, ciechi 

ed estranei al Regno che pure sospiriamo di veder realizzato in noi e in tutte le cose, un 

passo dopo l’altro fino a trovarsi di fronte al giudizio di Dio. Vediamo ora come è sem-

plice questo giudizio, quanto grande debba essere la nostra speranza e come, sorretti da 

tale speranza, possiamo far ritorno a Dio, con fiducia, sapendo sì che è giudice, ma, 

soprattutto è propiziazione per i nostri peccati, l’Unico per il quale l’uomo sia tanto caro, 

così prezioso, che tutta la vita, tutta la morte, tutta l’agonia e l’abbandono di Dio, tutto 

l’inferno patito dall’Unigenito Figlio, dicono a qual segno ha voluto la nostra salvezza.11 

 
9 D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, p. 71. 
10 M. ZAMBRANO, La confessione come genere letterario, Introduzione di C. FERRUCCI (Testi e Pretesti), 

Bruno Mondadori Editore, Milano 1997, pp. 43-46. 
11 A. BLOOM, Itinerario. Meditazioni su un tema, Traduzione dall’inglese di G. GRAMPA (Meditazioni 17), 

Editrice Queriniana, Brescia 1975, p. 101. 



 13 

5. Il perdono di Dio consiste nel divenire consapevolmente “uomo di desiderio”, e 

comprendere simultaneamente il carattere derisorio di tutti gli idoli con i quali vogliamo 

ingannare quel desiderio; il carattere derisorio di “questo mondo”, vale a dire la rete di 

passione in cui l’umanità vorrebbe catturare la creazione dimenticando il Creatore; il 

carattere derisorio dei nostri personaggi nell’immenso teatro di “questo mondo”. 

Scopro così che, in fondo, sono amato, che esisto perché sono amato. E l’amore ri-

sponde all’amore. Questa consapevolezza di essere amato e questa risposta che essa pro-

voca sono il solo criterio del pentimento. […]  

“Nemmeno io ti condanno, va’ e non peccare più”. Testo insopportabile, che manca 

in diversi manoscritti. La coscienza morale, e anche la coscienza religiosa degli uomini 

non può ammettere che il Cristo rifiuti di condannare una donna che tace, che non 

manifesta nessun pentimento. Essa è stata sorpresa in flagrante delitto; ha commesso 

uno dei peccati più gravi che la Legge conosca, non solo perché mette in causa le strut-

ture patriarcali della società ebraica, ma anche secondo il simbolismo di fedeltà e infe-

deltà coniugale con il quale la Scrittura caratterizza i rapporti tra il popolo eletto e il suo 

Dio. Il Cristo confonde gli accusatori ricordando loro l’universalità del male: anch’essi 

in un modo o nell’altro hanno tradito l’amore. “Chi è senza peccato…”. Nessuno senza 

peccato, ed egli concluse dicendo: “Va’ e non peccare più”: una frase che apre un nuovo 

avvenire. 

La consapevolezza di essere separati, di desiderare di non esserlo più è indispensabile 

all’infrangersi dell’io superficiale, allo spezzarsi del cuore di pietra. Se ciò non avvenisse, 

Cristo non potrebbe risuscitare in noi.12 

6. Le mie mani non sono ancora vuote 

Ch’io possa alzarle a Te. 

Io che fallii nella stretta, fallisco 

ora nella rinunzia. È così poco 

quel che trattengo, scherno alla mia fame, 

e tuttavia è un ingombro smisurato 

che mi sbarra il cammino verso di Te. 

Poiché per queste briciole furiosamente amate 

Non son pronta al tuo dono di nudità, di bellezza severa, 

al silenzio più trasparente delle lacrime.13 

7. I conti non tornano. 

È la grazia che fa del naufrago un superstite. 

Gli rende la coscienza, piano, per non spaventarlo. 

Il perdono, un inedito “falso in bilancio”. 

Perla enigmatica l’incontro di questa donna 

trascinata a giudizio, e in attesa delle pietre, 

per essere inabissata nella sua colpa. 

Reato flagrante.  

 
12 O. CLÉMENT, Riflessioni sull’uomo, Traduzione di A. CRESPI, Revisione di F. FOLLO (Già e Non Ancora 

200), Jaca Book, Milano 1973, 31991, pp. 28-29. 
13 M. GUIDACCI, Poesie, a cura di M. DEL SERRA (Pan 23), Casa Editrice “Le Lettere”, Firenze 1999, pp. 

167-168. 



 14 

Nessuna domanda, nessuna scusa. 

Così è il perdono: senza sala d’attesa,  

con i conti che non tornano, immotivato. 

Fa del naufrago un superstite. 

Dissolve le pietre e il giudizio, la morte. 

Da naufrago non sai il peso del pericolo,  

e quasi attendi quelle pietre. 

Aspetti e tornerebbero i conti. 

Solo il superstite sa  

quale odore ha il rischio della morte, 

ma conosce, intimamente,  

anche l’allegria del perdono. 

Immotivato,  

irragionevole,  

catena strappata via. 

Dopo.  

Il superstite non può che camminare – “Va’ e non peccare più”. 

Sa che i conti non tornano, per quel perdono.  

Vive salvaguardato da un amore ricevuto,  

senza essere stato capace nemmeno di chiederlo… 

Come? Non sa dire.14 

 
14 F. CECCHETTO, Testi inediti. 


