Letture domenicali

Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo

PENULTIMA DOMENICA DOPO L’EPIFANIA

detta “della Divina Clemenza”

Nell’ordinamento vigente del Lezionario Ambrosiano, le due domeniche che conclu-
dono il tempo “dopo I’Epifania” e precedono il tempo quaresimale vogliono ripristinare
in modo innovativo la precedente tradizione ambrosiana delle domeniche di Settuage-
sima, di Sessagesima e di Quinquagesima. Da una parte, esse offrono temi che sono una
sintesi della «<manifestazione» di Gesu mediante la sua parola e i segni da lui operati, con-
tinuando cosi e completando I’iter liturgico delle domeniche dopo I’Epifania; e dall’altra,
esse preparano alla celebrazione della Quaresima.

I1 sottotitolo delle due domeniche, discutibile, allude a un testo fondamentale della
torah e al nocciolo del vangelo di Gesu: «la divina clemenza» (penultima domenica) e «il
perdono» (I’'ultima domenica) sono infatti due dei quattro titoli che iwow riceve durante
la teofania di Es 34, titolatura definita in modo appropriato da Albert Gelin® «la carta
d’identita del Dio dell’Esodo»:

o, wow, Dio misericordioso e clemente, lento all’ira e ricco di amore e di fedelta, che
conserva il suo amore per mille generazioni, che perdona la colpa, la trasgressione e il peccato,
ma non la lascia passare impunita, castigando la colpa dei padri nei figli e nei figli dei figli
fino alla terza e alla quarta generazione (Es 34,6-7).

In questa «carta d’identita», i due attributi di «misericordioso» (rahiim) e «clemente»
(haniin) si spiegano a vicenda, come pure I’illustrazione della paziente attesa (Perek *ap-
payim) e della ricchezza di amore e fedelta (rab hesed we’émet) spiegano I’illogica benevo-
lenza di un perdono divino sbilanciato rispetto alla soddisfazione della colpa, come I’in-
finito (mille) sta alle poche unita che si possono contare sulle dita di una mano.?

La scelta delle “grandi pagine” bibliche proposte permette di valorizzare appieno i
due temi, quello della «divina clemenza» e del «perdono», approfondendoli non solo nel
quadro dell’epifania del vangelo di Gesu, ma anche nel ricupero della teologia della nuova
alleanza profetica: essa € la condizione posta a fondamento dell’etica paolina (cf I’Epi-
stola) e, piu globalmente, dell’etica neotestamentaria per poter vivere le esigenze del co-
mandamento e di tutta la z6rah, e insieme il “ricominciamento” che nasce dalla forza
dello Spirito.

' A. GELIN, Les idées maitresses de I’Ancien Testament (Lectio Divina 2), Les Editions du Cerf, Paris 1948,
1959° [in seguito (Foi Vivante 30), Les Editions du Cerf, Paris 1968].

2 L’invito pressante, a seguito delle scelte della liturgia ambrosiana, ¢ di sfruttare appieno questa domenica
per approfondire il tema della «divina misericordia», che san Giovanni Paolo II — a partire dall’anno giu-
bilare del 2000 — ha collocato per il rito romano nella domenica i albis. Oso sottolineare, come personale
rilievo, che ¢ comunque troppo riduttivo mettere a fuoco un tema tanto fondamentale per tutta la rivela-
zione biblica limitandosi a parlare della spiritualita della santa suor Maria Faustina Kowalska (1905-1938).



LETTURA: Bar 2,9-15a

La scelta del personaggio di Baruch, come autore pseudepigrafico di questo libretto,
¢ dipesa da due motivi: a) Baruch ben-Nerija fu segretario di Geremia e quindi crono-
logicamente posto all’inizio del periodo esilico; &) al di 1a del nome, tuttavia, un alone
di mistero circondava la sua vita, non conoscendo quasi nulla della sua biografia.

E noto che sotto suo nome, oltre il libro deuterocanonico da cui ¢ presa la pagina litur-
gica di oggi, vi sono due altri libri apocrifi: '’ Apocalisse siriaca di Baruch (2 Bar) e I’Apo-
calisse greca di Baruch (3 Bar).

Non si conosce ’autore o gli autori del libretto deuterocanonico. Non si ¢ in grado
nemmeno di datarne con certezza la composizione,? in quanto la situazione di diaspora
supposta ¢ generica e applicabile ad un arco cronologico molto ampio. La lingua origi-
nale dello scritto era molto probabilmente I’ebraico.

E pero possibile tracciare la szruzzura della composizione, la cui sequenza va valoriz-
zata proprio perché qui sta la vera originalita di Baruch:

1,I-14: introduzione
A. 1,15 — 3,8: liturgia penitenziale
B. 3,9 — 4,4: inno sulla #6rah come sapienza
C. 4,5 — 5,9: due inni di consolazione dopo la desolazione dell’esilio

Nella concatenazione delle tre sezioni sta I’originalita del libretto di Baruch. Si ha,
infatti, la sequenza tipica di una liturgia penitenziale, che si puo ritrovare — almeno per
i primi due momenti — nella combinazione redazionale dei Sal 50-51 (per avere il terzo
momento sarebbe necessario aggiungervi un oracolo di perdono, come ad esempio Ez
36,24-28):

A. la confessione del peccato e la parallela confessione della giustizia di o
B. perdonando, Dio rivela all’'umanita la via della vera sapienza

C. il perdono ricevuto apre la strada alla gioia della salvezza ritrovata che, in quella circo-
stanza storica significa il rizorno dall’esilio e la riunificazione dei dispersi.

E vero che non vi ¢ molto di originale in questi testi, anche se nella seconda e terza
parte gli elementi comuni della tradizione precedente sono miscelati con una certa spi-
gliatezza. L.’aspetto piu originale sta proprio nell’aver unificato nella redazione tre generi
letterari tra loro molto disparati e nell’aver fatto qui confluire quattro tradizioni letterarie
tra loro indipendenti: la liturgia, la riflessione sulla sapienza, il deuteronomismo e il pro-
fetismo.

La pagina della liturgia odierna appartiene alla prima sezione della confessione del
peccato (Bar 1,15 — 3,8). Il riconoscimento del peccato di Israele significa insieme il
riconoscimento della giustizia divina: le due affermazioni stanno tra loro come le due
necessarie facce della realta della nuova alleanza profetica. Riconoscere la giustizia di
Dio in tutte le sue opere significa contemporaneamente confessare di essere peccatori e
riconoscere il proprio peccato significa subito confessare i grandi benefici che Dio com-
pie a nostro favore.

3 La data piu accreditata ¢ tra la fine del II secolo e I’inizio del I secolo a.C. (cf C.A. MOORE, Daniel,
Esther, and Jeremiah: the additions. A new translation with introduction and commentary [Anchor Bible 44],
Doubleday and Co., New York NY — London 1977, pp. 257-258, sebbene poi consideri il libro in modo
diverso dalla proposta qui condivisa; egli infatti parla di un’introduzione e di cinque unita di diversa mano).

2



La liturgia penitenziale (Bar 1,15 — 3,8) si snoda secondo i primi due tempi caratteri-
stici di ogni liturgia penitenziale, la confessione del peccato e la richiesta del perdono, a
due ondate parallele:

a) confessione del peccato: I,I5— 2,I0
b) richiesta di perdono: 2,I11-19

a") confessione del peccato: 2,20-35

b") richiesta di perdono: 3,1-8

‘Al Signore, nostro Dio, la giustizia,

a not e ai padri nostri il disonore sul volto,

come avviene ancora oggi.

"Tutti i mali che il Signore ci aveva minacciato,

ct sono venuti addosso.

* Ma noi non abbiamo pregato il volto del Signore,
abbandonando ciascuno 1 pensieri del cuore malvagio.

’E il Signore ha vegliato su questi mali

e li ha mandati sopra di noi,

poiché egli ¢ giusto in tutte le opere che ci ha comandato,
“ mentre noi non abbiamo dato ascolto alla sua voce,
camminando secondo i decreti

che aveva posto davanti al nostro volto.

" Ora, Signore, Dio d’Israele,

che hai fatto uscire il tuo popolo dall’Egitto

con mano forte, con segni e prodigi,

con grande potenza e braccio possente

e ti sei fatto un nome, qual ¢ oggi,

“noi abbiamo peccato, siamo stati empi, siamo stati ingiusti,
Signore, nostro Dio, verso tutti i tuoi comandamenti.

® Allontana da noi la tua collera,

perché siamo rimasti pochi in mezzo alle nazioni

fra le quali tu ci hai dispersi.

" Ascolta, Signore, la nostra preghiera, la nostra supplica,
liberaci per il tuo amore e facci trovare grazia

davanti a coloro che ci hanno deportati,

" perché tutta la terra sappia

che tu sei il Signore, nostro Dio,

e che 1l tuo nome é stato ivocato su Israele e sulla sua stirpe.

vv. 9-10: Il comportamento di Dio non ¢ contro la bz, ma pienamente coerente con
la minaccia legata alla trasgressione del patto: mow ¢ dunque innocente, il colpevole ¢
Israele! Anzi, la sua misericordia sta appunto nell’aver differito la sua condanna e aver
dato tempo a Israele di convertirsi (cf i vv. 6-8, che non sono stati letti nella pericope
liturgica, necessari pero per comprendere la dialettica dell’amore paziente del Signore).



Il Signore ha dato tempo a Israele di convertirsi, «ma noi non abbiamo pregato il volto del
Signore, abbandonando ciascuno 1 pensieri del cuore malvagio» (v. 8).

A proposito dei vv. 9-10, si leggano soprattutto i testi del Deuteronomio (Dt 8,20;
9,23; 13,19; 26,14; ecc.) e di Geremia (Ger 3,13; 7,23. 28; 9,12; ecc.). Potremmo dire
che Baruch, da buon discepolo dei profeti, sintetizza la loro parola, privilegiando soprat-
tutto la sintesi deuteronomica.

vv. 11-15: La richiesta di perdono riprende motivi tradizionali: la liberazione originaria,
la sciagura attuale, I’onore di wow davanti agli altri popoli, I’'umile contrizione e le con-
seguenze che si avrebbero tra i vicini e i lontani (cf Es 32¢ Nm per Mosé; Sal 44 e 74
pensando alle tragedie di Israele). Si tratta di una preghiera (#h:illah), ma piu specifica-
mente di una *hinnah, «una richiesta di grazia». LLa grazia ¢ ’esatto opposto della collera:
mwow puod dimostrare la sua clemenza (0 misericordia) cancellando la sua collera o almeno
mitigandola (cf 1 Re 8, al momento della dedicazione del tempio di Salomone).

La liberazione dell’esodo ¢ un impegno che ha legato wow a Israele. Ora ow non puo
abbandonare Israele. Se lo facesse, ne sarebbe compromessa la sua fama e la sua gloria
(v. 11). Ma soprattutto, #ow si € impegnato con se stesso (cf Ger 32,20-21, con il pegno
del campo comprato) e Dt 4,34. A conclusione di questo pensiero, il v. 15 riprende un
tema caro a Ezechiele: ogni azione di iwow nella storia di Israele ¢ una presa di posizione
nei riguardi di tutto gli altri popoli. Ponendo il proprio nome su Israele wow ha rischiato
di metterlo in balia del comportamento del suo popolo, in modo che tutti gli altri popoli
lo possano bestemmiare. Ma wow sa agire nei riguardi del peccato di Israele per riguardo
del proprio nome e ricominciando una storia di perdono e di grazia (cf Ez 36).

SALMO: Sal 105(106),6-8. 43-45. 47-48a

R Rendete grazie al Signore, perché & buono,
perché il suo amore € per sempre.

® Abbiamo peccato con i nostri padri,

delitti e malvagita abbiamo commesso.

71 nostri padri, in Egitto, non compresero le tue meraviglie,
non si ricordarono della grandezza del tuo amore

e si ribellarono presso il mare, presso il Mar Rosso.

8 Ma Dio li salvo per il suo nome,

per far conoscere la sua potenza. R

43 Molte volte li aveva liberati;

eppure si ostinarono nei loro progetti

e furono abbattuti per le loro colpe;

*“ma egli vide la loro angustia,

quando udi il loro grido.

45 Si ricordo della sua alleanza con loro

e sl mosse a compassione,

per il suo grande amore. R




47 Salvaci, mow, Dio nostro,

radunaci dalle genti,

perché ringraziamo il tuo nome santo:
lodarti sara la nostra gloria.

482 Benedetto mow, Dio d’Israele,

da sempre e per sempre. R

EPISTOLA: Rm 7,1-62a

Dopo aver esposto il tema della seconda parte della lettera ai Romani (in Rm §,1-11),
Paolo si ¢ soffermato sulla singolarita della mediazione di Cristo, il nuovo Adamo, che
con la sua «amnistia» (Sitkaiwpa) ha introdotto nel mondo la ydpes «grazia ovvero il per-
dono gratuito» e la (w7 «ita» (Rm 5,12-21). A questo punto del discorso si potrebbe
insinuare una facile obiezione che pero stravolgerebbe il pensiero di Paolo: se il peccato
¢ stato un preludio al perdono gratuito, «pecchiamo, allora, cosi che possa abbondare la
grazia» (cf Rm 6,1). E un’altra obiezione ¢ pronta: se la LLegge ¢ servita solo a dare la
coscienza del peccato, allora noi non siamo piu sotto la Legge e siamo liberti di com-
mettere 1 peccati, perché ormai siamo senza Legge. Ma allora, qual ¢ la funzione della
Legge? C’¢ ancora una Legge per il credente in Cristo Gesu?

Da Rm 6,1 a 7,25, vi € una sola grande parte, articolata in tre sezioni, scandite con
un ritornello retorico, tipico dell’ambito della diatriba, e cio¢:

— 7{ odv époduev; +

— una domanda retorica, antitetica alla tesi da dimostare (per evidenziare I’assurdo

della posizione contraria) +

— la risposta: w7 yévoiro

Questo stilema appare in Rm 6,1-2. 15; 7,7 (in 7,13 vi ¢ la domanda e um yévoiro, ma
manca la domanda 7{ odv époduer;). Le tre sezioni argomentative sarebbero dunque:

1. 6,1-14: con-morire con Cristo ¢ morire al peccato e vivere per Dio
ii. 6,15 — 7,6: dalla schiavitu del peccato al servizio del perdono
iii. 7,7-25: la Legge fa conoscere il peccato, ma non toglie la debolezza della carne

Si guardi la seconda sezione, che interessa la nostra lettura liturgica:

A. Rm 6,15: la tesi (espressa in antitesi)
B. Rm 6,16-20: il nuovo servizio
C. Rm 6,21 — 7,6: la nuova condizione
a) 1nuovi frutti (vv. 21-23)
b) liberi per Dio (7,1-6).

" O forse ignorate, fratelli — parlo a gente che conosce la legge — che la legge
ha potere sull’'uomo solo per il tempo in cui egli vive? ~ La donna sposata,
infatti, per legge ¢ legata al marito finché egli vive; ma se il marito muore,
¢ liberata dalla legge che la lega al marito. * Ella sara dunque considerata
adultera se passa a un altro uomo mentre il marito vive; ma se il marito
muore ella ¢ libera dalla legge, tanto che non ¢ piu adultera se passa a un
altro uomo. * Alla stessa maniera, fratelli miei, anche voi, mediante il corpo
di Cristo, siete stati messi a morte quanto alla Legge per appartenere a un




altro, cio¢ a colui che fu risuscitato dai morti, affinché noi portiamo frutti
per Dio. ’ Quando infatti eravamo nella debolezza della carne, le passioni
peccaminose, stimolate dalla Legge, si scatenavano nelle nostre membra
al fine di portare frutti per la morte. Ora invece, morti a cio che ci teneva
prigionieri, siamo stati liberati dalla Legge per servire secondo lo Spirito,
che ¢ nuovo, e non secondo la lettera, che é antiquata.

La sottosezione di Rm 7,1-6 deve dimostrare perché noi (credenti al modo di Gesu
Cristo) non siamo sozto la Legge. LLa conclusione del ragionamento di Paolo al v. 4 po-
trebbe suonare eccessivamente dura a orecchi giudaici: kat dueis édavarddnre 7® véuw
8ud Tob odpartos Tov XpioTod, eis TO yevéadaw Duas érépw «anche voi siete stati messi a
morte quanto alla Legge mediante il corpo di Cristo per appartenere a un altro». Ma
allora, che ce ne facciamo della Legge?

Anzi, ancora di piu: se noi siamo morti al peccato (cf Rm 6,4. 10) e ugualmente siamo
morti a cio che ci teneva prigionieri (v. 6) e alla Legge (v. 4), significa forse che la Legge
sia peccato? Per Paolo questa conclusione rasenterebbe la bestemmia. Ecco quindi il
senso della terza sezione (Rm 7,7-25), che ha ’intento di chiarire quale sia il ruolo effet-
tivo della Legge.

Per ora, in Rm 6,15 — 7,6 Paolo rilegge la teologia esodica, per attualizzarla nella vita
del credente in Cristo. Ci sono infatti tre affermazioni in 6,18. 22 e 7,4 che sintetizzano
tale teologia esodica. Il simbolismo utilizzato dice molto di piu, perché il primo riferi-
mento ¢ alla liberazione dalla ‘@4bédah di Faraone per la ‘abédah di wow.* Per Paolo, la
vita umana ¢ sempre soggetta ad una forza, sia questa la duapria oppure la dikatocivy).
La liberta cristiana, accessibile attraverso la fede mediante il battesimo, consiste nel po-
tersi impegnare per la Sukatoatvy (cf Rm 6,16. 18. 20). E proprio qui sta la ydpcs «grazia,
dono, perdono» che permette I’autentica liberta o, meglio, la decisione di questa liberta.

L’essere liberati dal peccato comprende anche un essere morti alla Legge e il servizio
per Dio significa I’appartenenza a un altro, al Cristo risuscitato dai morti. Nel battesimo
c’¢ stata una messa a morte che & una liberazione dalla Legge (v. 6). E quell’unico avve-
nimento che ci ha fatto morire al peccato e morire alla LLegge. Ma ’essere ora proprieta
di Cristo ci rende adatti a un qualcosa che ¢ il fine di tutto il movimento esodico: va
kapmodopnowuer 7@ Fed («affinché noi portiamo frutti per Dio», v. 4). Qui la frase finale
¢ ancora un imperativo indiretto (cf Rm 6,12-14). Questa situazione ¢ illustrata alla fine
di questa sezione con una nuova immagine che sara poi sviluppata positivamente in Rm
8 (cf anche Gal 3,23-24).

Il «servizio» continua anche dopo la liberazione alla LLegge, ma ora si attua «nella no-
vita di Spirito» e non piu «nella vecchiezza della lettera» (¢ importantissimo avere anche
la conclusione del v. 6!). La novita procede dallo Spirito e produce un’esistenza escato-
logica. Di questa novita pneumatica ed escatologica, Paolo parlera ampiamente nel ca-
pitolo ottavo.

In questa sezione dunque, come anche in Rm 6,15-23, si ¢ venuta caratterizzando la
liberta paolina come

4 Si ricordi il titolo dello studio di G. AUZOU, Dalla servitut al servizio; Il libro dell'esodo, Traduzione di G.
MANTEGAZZA, Revisione e aggiornamento bibliografico di G.P. CARMINATI (LPB 24), EDB, Bologna
1976, 31997.



— liberta dal peccato (Rm 6,18. 22)

liberta dalla carne (in quanto mondo opposto a Dio: Rm 6,12-13; 7,5)
liberta dalla morte (Rm 6,21. 23; 7,5)

liberta dalla Legge (Rm 7,4. 6)

La liberta cristiana non ¢ una liberta di peccare (si veda I’obiezione di Rm 6,15), bensi
una liberta per ’amore (cf Gal 5,13ss) e per il bene. E una liberta che libera da quell’egoi-
smo che ¢ la caratteristica di una vita sottomessa al peccato (6,20-21). I credenti in Cri-
sto, invece, appartengono solo a Cristo Signore (Rm 7,4; ¢f Rm 14,7; 1 Cor 6,19).

Di qui viene un’equivalenza fondamentale per Paolo: la liberta ¢ un servizio, una
‘abédah, sotto la sovranita di Cristo. Lo «schiavo» di Cristo ¢ la persona veramente libera,
perché ¢ figlio ed erede di tutte le promesse di Dio (cf Gal 3,15ss; 4,1ss). Tale dipendenza
dalla signoria di Cristo trasforma i credenti in sovrani sul mondo: «Tutto ¢ vostro, il
mondo, la vita, la morte, ma voi siete di Cristo e Cristo ¢ di Dio» (1 Cor 3,21-23). La
vera liberta si da nell’obbedienza della fede.

Paolo ¢ alieno da ogni rifiuto radicale della Legge e cosi egli pud impartire numerosi
precetti particolari alle sue comunita, senza che per questo la liberta cristiana possa sen-
tirsi minacciata. I comandamenti portano all’uso retto della liberta cristiana. Questa ¢ la
dialettica della Legge che si sviluppa nel pensiero paolino: I’obbligo dei comandamenti
rimane, ma essi sono radicalizzati positivamente a partire dal loro centro, che ¢ I’dyamy
«’amore», che permette di essere évvouos «nella legge» e insieme totalmente liberi, alla
maniera di Cristo (cf Gal 6,2 e 1 Cor 9,19ss).

VANGELO: Gv 8,1-11

Questa pericope, anche nella storia dei manoscritti, ha una vicenda singolare. Che
questa pagina non sia di mano giovannea ¢ ormai un dato critico assodato. Essa manca
nei manoscritti piu autorevoli e piu antichi, come il papiro 66 (P°°), il codice Sinaitico
(X) e I’Alessandrino (A), entrambi del IV secolo, e il codice di Efrem riscritto (C del V
secolo). Manca nelle versioni siriache antiche, come nella Sahidica e nelle piu antiche
versioni bohairiche. Alcune versioni armene e georgiane la tralasciano. Anche in Occi-
dente, molti manoscritti la tralasciano.’ Nessun padre greco la commenta prima del teo-
logo bizantino Eutimio Zigabeno (XII secolo), autore di una IlavomAia doyuatiky T1s
épPodé€ov mioTews (Arsenale dogmatico della fede ortodossa); costui, mentre la commenta,
ricorda anche che le copie piu accurate del IV vangelo non la contengono.

Nel precedente lezionario ambrosiano, utilizzato ad experimentum nei decenni post-
conciliari sino al 2009, a motivo dell’intreccio di sezioni proprie ambrosiane con altre in

5 Ecco la documentazione completa di The Greek New Testament (4° ed.): la pericope di Gv 7,53 — 8,11 ¢
omessa da PSR A B C® LN T W A O ¥ 0141 33 157 565 1241 1333 1424, vari lezionari, versioni
antiche, come la Vetus Latina, la Siriaca (aggiunta pero in alcuni manoscritti tardi della *siz@°), le versioni
copte, alcuni manoscritti armeni, la versione georgiana, le slave, il Diaterssaron, Origene, Crisostomo,
Cirillo, Tertulliano e alcuni manoscritti di Cipriano. La pericope ¢ presente in D 180 205 579 597 700
892 1006 1010 1071 1243 1292 1342 (1424) 1505, nel Textus Receptus (nel manoscritto F manca Gv 7,28
—8,10) G H M, alcuni manoscritti della Vetus Latina, antica Siriaca, copta, slava, alcuni manoscritti delle
Costituzioni Apostoliche (incerto); Ambrosiaster, Ambrogio, Paciano, Rufino, Girolamo, Fausto-Milevi,
Agostino. La pericope ¢ segnata con obeli o asterischi E (solo Gv 8,2-11) S 28 1424; hanno soltanto Gv
8,3-I11 A (con asterischi) e molti lezionari. Riportano Gv 7,53 — 8,11 dopo Lc 21,38 i mss della famiglia f'3;
dopo Gv 7,36 il ms 225; dopo Gv 21,25 il ms 1 (con nota critica); il ms 1333¢ riporta Gv 8,3-11 alla fine
del vangelo secondo Luca (dopo Lc 24,53).



comune con il rito romano, il passo di Gv 8,1-11 non era mai letto nelle liturgie dome-
nicali: un risultato davvero intollerabile!

Accanto alla schiacciante prova di critica testuale esterna, si devono aggiungere pe-
santi motivi di critica interna. Stile e vocabolario sono del tutto estranei al Quarto Van-
gelo; e poi la rottura narrativa tra Gv 7,52 e 8,12 ¢ troppo evidente...

Tuttavia, il racconto ha delle indicazioni che lo accreditano dal punto di vista del-
I’ambientazione storica e cio spiega il successo del passo in ambito occidentale, nono-
stante non sia fisso in tutti i manoscritti il luogo ove fosse da collocare: alcuni manoscritti
la pongono dopo Gv 7,36, altri dopo Gv 7,44; altri ancora dopo Gv 21,25; altri la ripor-
tano dopo Lc 21,38 o alla fine del Terzo Vangelo... Bisogna infine ricordare che molti
dei manoscritti che la riportano, la includono tra obeli () o asterischi (3). Il comitato
de The Greek New Testament, nonostante abbia giudicato la pericope non originaria di
Giovanni, alla fine ha deciso di lasciarla nel posto piu tradizionale (dopo Gv 7,53) e I’ha
delimitata con duplice parentesi quadra [] .

Il problema piu importante da risolvere, alla fine di questa carrellata di critica testuale,
¢ se tale pericope sia da considerare canonica oppure no. Dal momento che il racconto
¢ un’aggiunta posteriore al Quarto Vangelo e non ¢ di origine giovannea, molti com-
mentatori arrivano a negarne la canonicita e quindi I’ispirazione. Per altri il problema ¢
risolto dal fatto che la canonicita dipende dall’accettazione ecclesiastica della pagina
(essa ¢ parte della Vulgata) e dal suo uso liturgico. Non sono, tuttavia, solo i cattolici a
considerarla canonica: essa ¢ riportata anche nel Textus Receptus della Chiesa Bizantina
e nella Bibbia anglicana (King Fames Bible). Per questa ragione, anche la buona parte
delle chiese cristiane tradizionali non-cattoliche la considera una narrazione canonica, €
quindi “ispirata”.

7 33 E ciascuno torno a casa sua.

8 Gesu si avvio verso il monte degli Ulivi. * Al mattino si reco di nuovo
nel tempio e tutto il popolo andava da lui. Ed egli sedette e si mise a inse-
gnare loro.

3 Allora gli scribi e 1 farisei gli condussero una donna sorpresa in adulterio,
la posero in mezzo e *gli dissero:

— Maestro, questa donna ¢ stata sorpresa in flagrante adulterio. °Ora
Mosg¢, nella Legge, ci ha comandato di lapidare donne come questa. Tu
che ne dici?

® Dicevano questo per metterlo alla prova e per avere motivo di accusarlo.
Ma Gesu si chino e si mise a scrivere col dito per terra. 7 Tuttavia, poiché
insistevano nell’interrogarlo, si alzo e disse loro:

— Chi di voi ¢ senza peccato, getti per primo la pietra contro di lei.

8E, chinatosi di nuovo, scriveva per terra.

? Quelli, udito cid, se ne andarono uno per uno, cominciando dai piu an-
ziani. Lo lasciarono solo, e la donna era la in mezzo. "°Allora Gesu si alzo
e le disse:




— Donna, dove sono?® Nessuno ti ha condannata?

" Ed ella rispose:

— Nessuno, Signore.

E Gesu disse:

— Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non peccare piu.

La struttura di questo racconto, che da taluni ¢ stato definito un agraphon edificante
attribuito a Gesu, ¢ semplicissima. I.’ambientazione del racconto presuppone un inse-
gnamento quotidiano di Gesu nel tempio, come fanno i Sinottici nell’ultima settimana
prima della Passione e dopo ’ingresso trionfale di Gesu in Gerusalemme (vv. 1-2; biso-
gnerebbe comprendere anche 7,53).

La vicenda ¢ messa in movimento dalla provocazione dei farisei. Il narratore esplicita
la loro volonta di «mettere alla prova» Gesu per «poterlo accusare»: la sua attenzione ¢
subito rivolta alla reazione di Gesu, che si mette a scrivere col dito per terra (vv. 3-6).

In un secondo momento, Gesu risponde con una sentenza € poi riprende a scrivere
per terra (vv. 7-8).

Gli avversari se ne vanno uno alla volta e Gesu rimane solo con la donna: un brevis-
simo dialogo tra costei e Gesu chiude I’episodio, con le parole di perdono del Maestro,
impegnative ma liberanti (vv. 9-11).

vv. 1-2: La scena si apre con un nuovo giorno. Se unita a Gv 7,53, di deve presupporre
che Gesu abbia passato la notte sul Monte degli Ulivi’ oppure a Betfage o a Betania,
secondo le memorie dei Sinottici per gli ultimi giorni di Gesu prima della sua crocifis-
sione. Forse quest’ambientazione porterebbe a collocare meglio I’episodio in quel con-
testo narrativo (cf la nota 5, con ’opzione attestata dai manoscritti della famiglia ).

vv. 3-6: La provocazione ¢ lanciata dagli Scribi e dai Farisei, due categorie di persone
che si sarebbero potute anche sovrapporre. Gli «Scribi» (o ypapparets), esperti nella
Legge, non compaiono in altra parte del Quarto Vangelo, mentre nei Sinottici sono
spesso in coppia e alleati con i1 Farisei, la corrente laica ma fortemente religiosa del Giu-
daismo gerosolimitano. Compito degli Scribi ¢ di interpretare la Legge e fare giurispru-
denza nei diversi casi della vita; volonta dei Farisei ¢ di vivere integralmente i valori che
la zorah originariamente imponeva alla sola classe sacerdotale. Le esigenze di una morale
interpretate in modo radicale si poggiano sulla chiarezza di una seria filologia giurispru-
denziale. Un misto religiosamente esplosivo...

Laloro alleanza € una garanzia per mettere in scacco Gesu, qualunque giudizio avesse
dato. Il narratore e le prime parole degli accusatori mettono in chiaro che la donna ¢
stato colta én’ adToddpw «n flagrante», un termine che si trova solo qui nel NT, ma ¢
ben noto nella lingua greca. L’atto di accusa ¢ I’adulterio (cf il sostantivo potyeia nel v.
3 e il verbo pouyedopnar nel v. 4). Inutile fantasticare sul come, dove e quando. La cosa
diventa pero un ottimo da caso da sottoporre a Gesu per metterlo in scacco con le sue
idee circa il perdono... Gli accusatori non mettono in dubbio che ella sia colpevole, ma

2 Hanno 7ot eloww D M A 1 180 892 1010 1071 1342 1424™¢ lezionari vari e versioni antiche. Hanno 7ot
elow of katiyopol cov «dove sono i tuoi accusatori» H S 3 28 597 700 1006 1243 1292 altri lezionari e
versioni antiche, Ambrogio e Gerolamo. Hanno mod elow éxetvo oi katiyyopol ocov «dove sono coloro che
ti accusano» E F G 579 1505 /AP, Omettono la domanda 205 e Agostino.

7 11 Monte degli Ulivi non ¢ mai ricordato in altro passo del Quarto Vangelo.



solo chiedono a Gesu come comportarsi, visto che Mos¢ ha ordinato la lapidazione per
tale colpa. Lv 20,10 recita:

Se uno commette adulterio con la moglie del suo prossimo, I’adultero e ’adultera dovranno
esser messi a morte.

Qui pero c’¢ solo la parte femminile. Se ¢ stata colta «in flagrante», ci dovrebbe essere
anche la controparte maschile, che invece manca. La lapidazione collettiva aveva un
sapore di vendetta aspro, troppo lontano dalla giustizia romana. In effetti, i Romani
cercavano di impedire ogni forma di lapidazione, che tuttavia — nonostante tutto — era
praticata in modo abbastanza frequente (cf la lapidazione di Stefano in At 7,58-60 e
anche At 5,26; 14,5. 19).

Che fara dunque Gesu? Si mettera a fare eccezioni di forma? oppure dara una nuova
interpretazione della legge della z6rah? No, egli non fa nulla. Si curva per terra e comincia
a scrivere sulla polvere del suolo!

vv. 7-8: Se il narratore non dice cio che Gesu sta scrivendo, significa che la cosa non ¢
importante per il racconto stesso. Importante ¢ invece la sentenza pronunciata da Gesu,
’unica parola che egli rivolge ai suoi avversari: 6 dvaudprnros dudv mpdTOS ém’ aVTNY
Badérw AlPov «chi di voi € senza peccato, getti per primo una pietra contro di lei». 1l
vocabolo avaudprnTos «senza peccato» € un kapax che si trova solo qui nel NT, ma non
crea alcuna difficolta.

vv. 9-II: Senza altro commento, il narratore dice che a uno a uno gli accusatori della
donna si allontanano. Il Deuteronomio ricorda infatti la grande responsabilita dei teste
di accusa, che per primi avrebbero poi dovuto lanciare la prima pietra:

Se la cosa ¢€ vera, se il fatto sussiste, se un tale abominio € stato commesso in Israele, Sfarai
condurre alle porte della tua citta quell’uomo o quella donna che avra commesso quell’azione
cattiva e lapiderai quell’uomo o quella donna, cosi che muoia. *Colui che dovra morire sara
messo a morte sulla deposizione di due o di tre testimoni. Non potra essere messo a morte
sulla deposizione di un solo testimone. ’L.a mano dei testimoni sara la prima contro di lui
per farlo morire. Poi sara la mano di tutto il popolo. Cosi estirperai il male in mezzo a te (Dt

17,4-7).

Gli accusatori si ritirano, a partire dal piu anziano, uno alla volta e lasciano la donna
sola davanti a Gesu, che subito le pone una domanda, la cui decisivita sta nella seconda
parte: I'bvau, mod €low; oddels oe katéxpwev «Donna, dove sono? Nessuno ti ha condan-
nata?.

Potrebbe pero esserci la condanna di Gesu stesso, il quale invece le offre un perdono
liberante, gratuito e a caro prezzo nello stesso tempo: Ovd¢ éyds ge kKaTakpivw: mopevov,
[kal] &m0 10D vOv unkért audprave «Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non pec-
care piu.

La risposta di Gesu non significa che non vi sia colpa nell’azione della donna, ma che
il suo essere salvata non dipende da alcun merito della donna stessa, ma dall’amore
sconfinato di colui che le ha concesso il perdono prima di ogni possibilita di meritarselo.

Questa ¢ 'unica possibilita di “ricominciamento” che la persona umana ha, quella
cio¢ di sentirsi perdonata gratuitamente. Certo ¢ un perdono «a caro prezzo», in quanto
Gesu le chiede di lasciare la sua vita di peccato. Cio ¢ pero possibile solo se il perdono
viene prima della decisione umana. Altrimenti sarebbe un’azione titanica, impossibile
per la volonta umana: quanto Gesu chiede a questa persona ¢ invece di dimostrare con

I0



la vita di aver compreso il senso del perdono ricevuto, vivendo con cuore penitente la
gioia del dono gia accordatole.

E il modo narrativo piu profondo ed eloquente per tracciare il cammino della nuova
alleanza profetica (cf Os 2,16-25; Ger 31,31-34; Ez 36,24-28; Is 54...), che Dio ha com-
piuto in Cristo. Paolo lo esprime, all’inizio della seconda parte della lettera ai Romani
cosl:

¢ Infatti, quando eravamo ancora disperati, al tempo stabilito Cristo mori per noi empi.
7 Ora, a stento qualcuno muore per un giusto.

Qualcuno forse oserebbe morire per una persona buona.

8 Dio invece dimostra il suo amore verso di noi

nel fatto che, quando eravamo ancora peccatori,

Cristo € morto per noi.

° A maggior ragione, perdonati ora con il suo sangue,

saremo salvati per mezzo di lui dalla condanna.

o Se, infatti, da nemici siamo stati riconciliati con Dio

per mezzo della morte del Figlio suo,

molto piu ora, riconciliati,

saremo salvati con la sua vita.

T Non solo, ma anche gloriandoci in Dio,

per mezzo del Signore nostro Gesu Cristo,

grazie al quale ora abbiamo ottenuto la riconciliazione (Rm 5,6-11).

PER LA NOSTRA VITA:

I. La Bibbia non vuole mai farci paura.

Dio non vuole che I'uomo si spaventi.

Nemmeno di fronte al giudizio finale.

Piuttosto fa che I’'uomo sappia tutto,

affinché riconosca che cos’¢ la vita e il suo senso.

Fa in modo che gli uomini sappiano gia oggi,

affinché gia oggi conducano la loro vita

nell’apertura e nella luce del giudizio finale.

Ci fa sapere soltanto perché noi uomini troviamo la vita per Gesu Cristo,
perché ci convertiamo dalla via cattiva

e cerchiamo di incontrare lui, Gesu Cristo.

Dio non vuole terrorizzare I'uomo.

Egli ci insegna la parola del giudizio

soltanto perché aspiriamo alla promessa della grazia

in modo cosi appassionato e ardente

da riconoscere che non possiamo sussistere davanti a Dio con le nostre sole forze,
che dobbiamo morire davanti a lui,

e che, malgrado tutto,

Egli non vuole la nostra morte, ma la nostra vita. [...]

Cristo giudica, cio¢ la grazia ¢ giudice e il perdono e I’amore.
Chi si aggrappa ad essi & gia liberato.®

8 D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, a cura di M. WEBER, Traduzione dal tedesco di A.
AGUTI - G. FERRARI (Books), Editrice Queriniana, Brescia 2007, p. 327.

II



2. La gratitudine non scaturisce dalle possibilita proprie del cuore umano, ma sol-
tanto dalla Parola di Dio. La gratitudine deve percio essere imparata ed esercitata. [...]
La gratitudine cerca, al di la del dono, il donatore. Scaturisce dall’amore che riceve. [...]
La gratitudine ¢ umile abbastanza per lasciarsi donare qualcosa. Il superbo prende sol-
tanto cio che gli spetta. Si rifiuta di accettare un dono. [...] Per colui che ¢ grato tutto ¢
un dono, perché sa di non meritare assolutamente niente. [...] Nella gratitudine acqui-
sisco il giusto atteggiamento verso il passato, che in essa diviene fruttuoso per il presente.
Senza gratitudine il passato sprofonda nell’oscurita, cio che ¢ enigmatico nel nulla. Per
non perdere il mio passato, per riacquistarlo interamente, deve pero accompagnarsi alla
gratitudine il pentimento. Nella gratitudine e nel pentimento la mia vita assume la sua
unita. [...] L’ingratitudine comincia con la dimenticanza, alla dimenticanza segue 1’in-
differenza, all’indifferenza I’insoddisfazione, all’insoddisfazione la disperazione, e a que-
sta la maledizione.’

3. La confessione ¢ il linguaggio di qualcuno che non ha annullato la sua condizione
di soggetto; ¢ il linguaggio del soggetto in quanto tale. Non sono i suoi sentimenti, i suoi
desideri, né le sue speranze; sono semplicemente i suoi sforzi di essere. [...]

La vita ha bisogno di rivelarsi, di esprimersi: se la ragione si allontana troppo, la lascia
sola, se assume 1 suoi caratteri, la soffoca. Si tratta quindi di trovare il punto di contatto
tra la vita e la verita. E tale punto di contatto si ottiene grazie a un’operazione della vita
stessa, qualcosa che avviene al suo interno. La vita deve trasformarsi aprendosi alla verita,
anche soltanto per sostenerla, per accettarla prima di conoscerla; conoscenza che d’altra
parte ¢ impossibile nella sua interezza. In questo aprirsi della vita pero c’¢ qualcosa di
piu dell’accettazione della verita. C’¢ I’espressione della vita stessa, la rivelazione delle
sue viscere. [...]

Proprio quando I'uomo ¢ stato umiliato troppo, quando si ¢ chiuso nel risentimento,
quando sente su di sé soltanto il “peso dell’esistenza”, allora ha bisogno che la sua stessa
vita gli si riveli.™

4. Possiamo far ritorno al Padre. Possiamo ritornare con fiducia perché ¢ lui che
vuole la nostra dignita. E lui che ci vuole salvi. E lui che vuole da noi una cosa soltanto.
“Figlio mio, dammi il tuo cuore; io ti daro tutto il resto in sovrappiu”, come sta scritto
nell’Ecclesiastico. E questa la strada che ci riconduce da tutti i luoghi in cui siamo, ciechi
ed estranei al Regno che pure sospiriamo di veder realizzato in noi e in tutte le cose, un
passo dopo I’altro fino a trovarsi di fronte al giudizio di Dio. Vediamo ora come ¢ sem-
plice questo giudizio, quanto grande debba essere la nostra speranza e come, sorretti da
tale speranza, possiamo far ritorno a Dio, con fiducia, sapendo si che ¢ giudice, ma,
soprattutto € propiziazione per i nostri peccati, I’Unico per il quale I'uomo sia tanto caro,
cosi prezioso, che tutta la vita, tutta la morte, tutta I’agonia e I’abbandono di Dio, tutto
I’inferno patito dall’Unigenito Figlio, dicono a qual segno ha voluto la nostra salvezza."

° D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, p. 71.

© M. ZAMBRANO, La confessione come genere letterario, Introduzione di C. FERRUCCI (Testi e Pretesti),
Bruno Mondadori Editore, Milano 1997, pp. 43-46.

T A. BLOOM, Itinerario. Meditazioni su un tema, Traduzione dall’inglese di G. GRAMPA (Meditazioni 17),
Editrice Queriniana, Brescia 1975, p. 101.

I2



5. Il perdono di Dio consiste nel divenire consapevolmente “uomo di desiderio”, e
comprendere simultaneamente il carattere derisorio di tutti gli idoli con i quali vogliamo
ingannare quel desiderio; il carattere derisorio di “questo mondo”, vale a dire la rete di
passione in cui I'umanita vorrebbe catturare la creazione dimenticando il Creatore; il
carattere derisorio dei nostri personaggi nell’immenso teatro di “questo mondo”.

Scopro cosi che, in fondo, sono amato, che esisto perché sono amato. E ’amore ri-
sponde all’amore. Questa consapevolezza di essere amato e questa risposta che essa pro-
voca sono il solo criterio del pentimento. [...]

“Nemmeno io ti condanno, va’ e non peccare piu”. Testo insopportabile, che manca
in diversi manoscritti. LLa coscienza morale, e anche la coscienza religiosa degli uomini
non pud ammettere che il Cristo rifiuti di condannare una donna che tace, che non
manifesta nessun pentimento. Essa ¢ stata sorpresa in flagrante delitto; ha commesso
uno dei peccati piu gravi che la Legge conosca, non solo perché mette in causa le strut-
ture patriarcali della societa ebraica, ma anche secondo il simbolismo di fedelta e infe-
delta coniugale con il quale la Scrittura caratterizza i rapporti tra il popolo eletto e il suo
Dio. Il Cristo confonde gli accusatori ricordando loro I'universalita del male: anch’essi
in un modo o nell’altro hanno tradito I’amore. “Chi ¢ senza peccato...”. Nessuno senza
peccato, ed egli concluse dicendo: “Va’ e non peccare piu”: una frase che apre un nuovo
avvenire.

La consapevolezza di essere separati, di desiderare di non esserlo piu ¢ indispensabile
all’infrangersi dell’io superficiale, allo spezzarsi del cuore di pietra. Se cid non avvenisse,
Cristo non potrebbe risuscitare in noi.””

6. Le mie mani non sono ancora vuote
Ch’io possa alzarle a Te.
Io che fallii nella stretta, fallisco
ora nella rinunzia. E cosi poco
quel che trattengo, scherno alla mia fame,
e tuttavia ¢ un ingombro smisurato
che mi sbarra il cammino verso di Te.
Poiché per queste briciole furiosamente amate
Non son pronta al tuo dono di nudita, di bellezza severa,
al silenzio piu trasparente delle lacrime.™

7. 1 conti non tornano.
E la grazia che fa del naufrago un superstite.
Gli rende la coscienza, piano, per non spaventarlo.
1l perdono, un inedito “falso in bilancio”.
Perla enigmatica ’incontro di questa donna
trascinata a giudizio, e in attesa delle pietre,
per essere inabissata nella sua colpa.
Reato flagrante.

2 Q. CLEMENT, Riflessioni sull’'uomo, Traduzione di A. CRESPI, Revisione di F. FOLLO (Gia e Non Ancora
200), Jaca Book, Milano 1973, 31991, pp. 28-29.

3 M. GUIDACCI, Poesie, a cura di M. DEL SERRA (Pan 23), Casa Editrice “Le Lettere”, Firenze 1999, pp.
167-168.

I3



Nessuna domanda, nessuna scusa.

Costi é il perdono: senza sala d’attesa,
con 1 conti che non tornano, tmmotivato.
Fa del naufrago un superstite.

Dissolve le pietre e il giudizio, la morte.
Da naufrago non sai il peso del pericolo,
e quast attendi quelle pietre.

Aspetti e tornerebbero 1 conti.

Solo 1l superstite sa

quale odore ha il rischio della morte,

ma conosce, intimamente,

anche ’allegria del perdono.
Immotivato,

wrragionevole,

catena strappata via.

Dopo.

11 superstite non puo che camminare — “Va’ e non peccare piu’.
Sa che 1 conti non tornano, per quel perdono.

Vive salvaguardato da un amore ricevuto,

senza essere stato capace nemmeno di chiederlo...

Come? Non sa dire.**

4 F. CECCHETTO, Testi inedit:.



