
 1 

Letture domenicali 
Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo 

FESTA DELLA PRESENTAZIONE AL TEMPIO  

(PER LE SS. MESSE SERALI DI DOMENICA 1/02/2026) 

 

“Lumen ad revelationem gentium” (Luce per illuminare le genti).  
1. La liturgia della festa odierna ci ricorda, anzitutto, le parole del profeta Malachia: «Ecco, 

entrerà nel suo tempio il Signore, che voi cercate... ecco viene». Di fatto queste parole si 

avverano in questo momento: entra per la prima volta nel suo tempio Colui che è il suo 

Signore. Si tratta del tempio dell’antica alleanza, la quale costituiva la preparazione per l’al-

leanza nuova. Dio stringe questa nuova alleanza col suo popolo in Colui, che “ha unto e 

mandato nel mondo”, cioè nel suo Figlio. Il tempio dell’antica alleanza aspetta quell’Unto, 

il Messia. La ragione, per così dire, della sua esistenza è questa attesa. 

Ed ecco entra. Portato dalle mani di Maria e di Giuseppe. Entra come un bambino di qua-

ranta giorni al fine di adempiere alle esigenze della legge di Mosè. Lo portano nel tempio 

come tanti altri bambini israeliti: il bambino di poveri genitori. Entra dunque inosservato e 

– quasi in contrasto con le parole del profeta Malachia – non atteso da nessuno. «Deus ab-

sconditus» (Dio nascosto) (cf Is 45,15). Nascosto nella carne umana, nato nella stalla nei 

pressi della città di Betlemme. Sottomesso alla legge del riscatto […].  

Benché tutto sembri indicare che nessuno qui, in questo momento, lo attenda e nessuno lo 

scorga, in realtà non è così. Il vecchio Simeone va incontro a Maria e a Giuseppe, prende il 

Bambino sulle braccia e pronuncia le parole che sono una viva eco della profezia di Isaia: 

«Ora lascia, o Signore, che il tuo servo / vada in pace secondo la tua parola, / perché i miei 

occhi han visto la tua salvezza, / preparata da te davanti a tutti i popoli, / luce per illuminare 

le genti / e gloria del tuo popolo Israele» (Lc 2,29-32; cf Is 2,2-5;25,7). Queste parole sono la 

sintesi di tutta l’attesa, la sintesi dell’antica alleanza. L’uomo, che le enuncia, non parla da 

se stesso. È profeta: parla dal profondo della rivelazione e della fede di Israele. Annuncia il 

compimento dell’antico e l’inizio del nuovo.  

2. Oggi la Chiesa benedice le candele che danno luce. Queste candele sono, nello stesso 

tempo, simbolo dell’altra luce, della luce che è proprio Cristo. Egli ha incominciato ad es-

serlo dal momento della sua nascita. Si è rivelato come luce agli occhi di Simeone il quaran-

tesimo giorno dopo la sua nascita. Poi come luce è rimasto per trent’anni nel nascondimento 

di Nazaret. In seguito, ha iniziato a insegnare, e il periodo del suo insegnamento è stato breve. 

Ha detto: «Io sono la luce del mondo; chi segue me, non camminerà nelle tenebre, ma avrà 

la luce della vita» (Gv 8,12). Quanto è stato crocifisso «si fece buio nella terra» (Mt 27,45), 

ma il terzo giorno queste tenebre hanno ceduto il posto alla luce della risurrezione. È con 

noi la luce! Che cosa illumina?  

Illumina il buio delle anime umane. Le tenebre dell’esistenza. Perenne e immenso è lo sforzo 

dell’uomo per aprirsi la strada e arrivare alla luce; luce della conoscenza e dell’esistenza. 

Quanti anni, a volte, l’uomo dedica per chiarire a se stesso qualche fatto, per trovare la ri-

sposta a una determinata domanda. E quanto lavoro su noi stessi costa ad ognuno di noi 

affinché possiamo, attraverso tutto ciò che in noi è “oscuro”, tenebroso, attraverso tutto il 

nostro “io peggiore”, attraverso l’uomo soggiogato alla concupiscenza della carne, degli oc-

chi, e alla superbia della vita (cf 1Gv 2,16) svelare ciò che è luminoso: l’uomo di semplicità, 

di umiltà, di amore, di disinteressato sacrificio; i nuovi orizzonti del pensiero, del cuore, della 

volontà, del carattere. «Le tenebre stanno diradandosi e la vera luce già risplende», scrive San 

Giovanni (1Gv 1,8).  



 2 

Se chiediamo che cosa illumini questa luce, riconosciuta da Simeone nel Bambino di qua-

ranta giorni, ecco la risposta. È la risposta dell’esperienza interiore di tanti uomini, che hanno 

deciso di seguire questa luce. È la risposta della vostra vita, miei cari Fratelli e Sorelle, Reli-

giosi e Religiose, che oggi partecipate alla Liturgia di questa festa, tenendo nelle vostre mani 

le candele accese. È come pregustare la vigilia pasquale quando la Chiesa, cioè ognuno di 

noi, tenendo alta la candela accesa varcherà la soglia del tempio, cantando «Lumen Christi». 

In modo particolare è in profondità che Cristo illumina il mistero dell’uomo. Particolarmente 

e profondamente, e con quanta delicatezza nello stesso tempo, discende nel segreto delle 

anime e delle coscienze umane. È il Maestro della vita, nel senso più profondo. È il Maestro 

delle nostre vocazioni. Eppure proprio lui, lui, l’unico, ha rivelato ad ognuno di noi e sempre 

rivela a tanti uomini la verità che «l’uomo, il quale in terra è la sola creatura che Iddio abbia 

voluto per se stesso, non possa ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono sincero di sé 

(cf Lc 17,33)» (Gaudium et Spes, 24).  

Rendiamo grazie oggi per la luce che è in mezzo a noi. Rendiamo grazie per tutto ciò che, 

mediante il Cristo, è diventato in noi stessi luce; ha cessato di essere “il buio e l’incognito”.1  

LETTURA: Ml 3,1-4 

Abbiamo già incontrato nella Quinta Domenica di Avvento di quest’anno (Anno A) 

la pericope problematica di Mic 5,1 + Mal 3,1-4. 6-7. Rileggiamo in questa festa solo 

Mal 3,1-4, riducendo – se non altro – i problemi interpretativi dell’ultimo “profeta” dei 

XII, il cui nome ci fa supporre che non si tratti di un personaggio, ma solo di un testo 

posto alla fine del libro dei XII profeti, per chiudere appunto il Messaggio di ✨. 
 

3 1 Ecco, io mando il mio messaggero  

a preparare la via davanti a me  

e subito entrerà nel suo tempio il Signore che voi cercate  

e l’angelo dell’alleanza, che voi sospirate,  

eccolo venire – dice ✨ degli eserciti.  
2 Chi sopporterà il giorno della sua venuta?  

Chi resisterà al suo apparire? 

Egli è come il fuoco del fonditore  

e come la lisciva dei lavandai.  
3 Siederà per fondere e purificare l’argento:  

purificherà i figli di Levi,  

li affinerà come oro e argento,  

perché possano offrire ad ✨ un’offerta secondo giustizia.  
4 Allora l’offerta di Giuda e di Gerusalemme  

sarà gradita ad ✨  

come nei giorni antichi, come negli anni lontani.  

Le difficoltà e ambiguità di questo passo sono tali da lasciare disarmati. Mi soffermo 

solo sul problema centrale, l’identificazione delle tre figure menzionate dal profeta: 

 
1 GIOVANNI PAOLO II, Omelia della Festa della Presentazione al Tempio, [venerdì] 2 febbraio 1979 (vai al 

documento).  

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790202_presentazione-signore_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790202_presentazione-signore_it.html


 3 

malʾākî «il mio messaggero», hāʾādôn «il Signore» e malʾak hab-berît «il messaggero dell’al-

leanza». I problemi posti riguardano il numero dei personaggi cui il profeta allude e le 

loro possibili identificazioni. 

Guardando alla storia dell’esegesi, possiamo raccogliere tre soluzioni quanto al nu-

mero dei personaggi coinvolti: a) tre personaggi; b) due personaggi; c) uno solo. 

a) La soluzione a tre personaggi vi scorge un messaggero umano, l’angelo di ✨ e il 

Signore stesso. Vi sono anche diverse combinazioni tra personaggi umani e divini. Non 

mancano coloro che parlano di tre manifestazioni divine (cf Rashi, che parla di «angelo 

della morte», «angelo dell’alleanza» e del Signore Dio). Il messaggero è talvolta presen-

tato con caratterizzazione umana, come profeta (Kimchi) o come figura celeste che an-

nunzia il Messia (Ibn Ezra). La massima parte dei commentatori cristiani collega il 

malʾāk alla tradizione profetica nel suo insieme oppure allo stesso Malachia. C’è abba-

stanza convergenza in entrambe le tradizioni, giudaica e cristiana, nell’identificare  

hāʾādôn con lo stesso ✨, il Dio d’Israele. Più discussa invece è l’identificazione con il 

malʾak hab-berît «l’angelo dell’alleanza». Il contesto escatologico di Ml 3,1 fa preferire 

quell’angelo precursore di ✨ di cui parla Es 23,20-21: 

Ecco, io mando un angelo davanti a te per custodirti sul cammino e per farti entrare nel 

luogo che ho preparato. Abbi rispetto della sua presenza, da’ ascolto alla sua voce e non 

ribellarti a lui: non perdonerebbe, infatti, la vostra trasgressione, perché il mio nome è in lui. 

Non mancano identificazioni umane con Ezra, lo scriba. Molto frequente, in ambito 

giudaico, è l’identificazione di questo angelo con Michele, uno dei quattro arcangeli che 

stanno di fronte a Dio, con il compito particolare di essere «custode d’Israele». 

b) Più in linea con la tradizione cristiana, Ml 3,1 è stato spiegato in riferimento a due 

soli personaggi, uno umano (un precursore umano) e uno divino (✨ stesso, che qui ha 

il titolo di hāʾādôn «il Signore» e di malʾak hab-berît «il messaggero / l’angelo dell’alleanza»). 

Quanto al malʾāk «il messaggero» con caratterizzazione umana, si va da Elia (cf Ml 3,23), 

allo stesso Malachia, all’intera tradizione profetica, a qualche figura ideale, non specifi-

cata, oppure, in senso tipologico, a Giovanni Battista. Tra i commentatori cristiani, nor-

malmente i due epiteti hāʾādôn «il Signore» e malʾak hab-berît «il messaggero / l’angelo 

dell’alleanza» si considerano un solo personaggio. 

c) L’interpretazione che scorge in Ml 3,1 un solo personaggio per tutti e tre i titoli li 

applica a un solo personaggio umano, che sarebbe «messaggero di ✨», e spiega hāʾādôn 

«il Signore» come titolo onorifico attribuito a tale messaggero. 

È chiaro che l’interpretazione neotestamentaria di Ml 3,1 attribuisce il ruolo di malʾāk a 

Giovanni Battista e interpreta la proiezione escatologica di Malachia sulla base del com-

pimento cristologico della sua promessa (cf Mt 11,3-14; Mc 1,2; Lc 1,17. 76; 7,19. 27). 

Di conseguenza, l’identificazione di Gesù Cristo come l’angelo dell’alleanza, ha portato 

alla fissazione dell’interpretazione di Ml 3,1 in due personaggi, come un dato abbastanza 

condiviso (già in 1 Clem 23,5). 

Ciò tuttavia non deve far tacere la domanda legittima che s’interroga su che cosa 

poteva significare quel testo per la piccola comunità giudaica del post-esilio che abitava 

in Gerusalemme. Tenuto conto della cultura di quell’ambiente, bisogna riconoscere che 

verosimilmente lo scrittore e l’uditore non avevano difficoltà a interpretare il passo in 

senso ternario, con tre personaggi di natura divina; o meglio, «il Signore» accompagnato 



 4 

da due angeli, «il mio angelo» e l’«angelo dell’alleanza» (cf Es 23,20-21. 23), quasi una 

forma di ripresentazione della teofania di Gn 18.  

E se il problema dell’identificazione dei personaggi in Ml 3,1 non fosse sufficiente a 

complicare il testo, ci si può anche domandare a quale tipo di berît il profeta Malachia si 

riferisca. Certamente alle alleanze “classiche”, ma non di meno anche all’alleanza levi-

tico-sacerdotale (cf Ml 2,4. 8. 10) e, soprattutto, alla nuova alleanza annunciata da Ge-

remia (31,31-34) e da Ezechiele (36,24-28), quasi a sottolineare che la comunità che si 

raccoglie nell’unico tempio di ✨ e celebra il culto a Lui gradito sia il compimento della 

nuova alleanza profetica (cf Ml 2,17). 

 

SALMO: Sal 23(24) 

℟ Entri il Signore nel suo tempio santo. 

1 Di ✨ è la terra e quanto contiene: 

 il mondo, con i suoi abitanti. 
2 È lui che l’ha fondato sui mari 

 e sui fiumi l’ha stabilito.    ℟ 

 
3 Chi potrà salire il monte di ✨? 

 Chi potrà stare nel suo luogo santo? 
4 Chi ha mani innocenti e cuore puro. 
6 Ecco la generazione che lo cerca, 

 che cerca il tuo volto, Dio di Giacobbe.  ℟ 

 
7 Alzate, o porte, la vostra fronte, 

 alzatevi, soglie antiche, ed entri il re della gloria. 
10 Chi è mai questo re della gloria? 

 ✨ degli eserciti è il re della gloria. ℟ 

EPISTOLA: Rm 15,8-12 

La sezione parenetica della Lettera ai Romani, dopo la solenne introduzione (Rm 

12,1-2), dedicata alla novità della dimensione cultuale nella vita quotidiana, si allarga 

all’esortazione di edificare il corpo di Cristo attraverso le relazioni della comunità cri-

stiana (vv. 3-8) e all’amore come stile nella costruzione di tali relazioni (vv. 9-21).  

Ecco la struttura generale della sezione parenetica, entro cui si colloca anche la peri-

cope che si sta per commentare: 

A) 12,1 – 13,14: esortazioni per una vita condotta dallo Spirito di Dio 

B) 14,1 – 15,13: “deboli” e “forti” nella comunità 

C) 15,14-33: progetti e desideri per il futuro 

Il brano liturgico ci permette di leggere il paragrafo conclusivo della seconda parte, 

che propriamente dovrebbe iniziare dal v. 7 e concludersi con il v. 13. 



 5 

[7 Accoglietevi perciò gli uni gli altri come anche Cristo accolse voi, per 

la gloria di Dio.] 8 Dico infatti che Cristo è diventato servitore dei circoncisi 

per mostrare la fedeltà di Dio nel compiere le promesse dei padri; 9 le genti 

invece glorificano Dio per la sua misericordia, come sta scritto: 

Per questo ti loderò fra le genti 

e canterò inni al tuo nome. 
 10 E ancora: 

Esultate, o nazioni, insieme al suo popolo. 
 11 E di nuovo: 

Genti tutte, lodate il Signore; 

i popoli tutti lo esaltino. 
 12 E a sua volta Isaia dice: 

Spunterà il rampollo di Iesse, 

colui che sorgerà a governare le nazioni: 

in lui le nazioni spereranno. 

[13 Il Dio della speranza vi riempia, nel credere, di ogni gioia e pace, 

perché abbondiate nella speranza per la virtù dello Spirito Santo.] 

Il discorso parenetico che qui si conclude è da leggersi in continuità con Rm 14, di 

cui è logica conclusione. Al centro è posto l’esempio di Cristo, di cui il credente non 

può fare a meno se vuol capire che cosa significhi vivere la fede di Gesù. 

vv. 7-13: La “coda” della Lettera ai Romani conclude il discorso sin qui sviluppato e 

introduce la sezione più personale dell’intera lettera. Anche l’attacco del v. 7 è la con-

clusione del tema maggiore di Rm 14,1 – 15,6, con la figura di Cristo che è presentata 

ancora una volta come il modello da seguire (vv. 7-8) e la finale triplice enfasi sulla 

speranza (vv. 12-13) che richiama il v. 4. Il principale scopo di Paolo rimane comunque, 

sino alla fine, di mostrare che Dio non è venuto meno alle sue promesse (v. 8), ma che 

tali promesse – attraverso Cristo Gesù – sono potute arrivare ad abbracciare tutte le 

Genti (vv. 9-12).  

In particolare, i vv. 8-9 hanno un vocabolario scelto con molta attenzione per colle-

gare insieme tutti i temi centrali della discussione: ὑπὲρ ἀληθείας θεοῦ «per la verità 

[fedeltà] di Dio» ricercata da Giudei e Gentili (1,18. 25; 2,8; 3,7) si sono così manifestati 

il compimento della «promessa fatta ai padri» (2,25-29; 4,9-22; 9,4. 8-9) e la misericordia 

di Dio per tutti i poli (9,15-18. 23; 11,30-32). 

È tipico di Paolo citare molti passi scritturistici subito dopo tali azioni, catena che 

Paolo avrebbe potuto vedere già utilizzata da altri “apostoli” prima di lui. Un esempio 

simile lo troveremmo con facilità in Rm 12.  

Si notino questi due particolari della pericope scelta:  

a) tutte e tre le sezioni del Primo Testamento sono citate: tôrāh, profeti e scritti, a signi-

ficare che tutta la Scrittura si adempie per la verità/fedeltà di Dio; 

b) vi è una costellazione di sinonimi molto ampia: ἐξομολογεῖσθαι, «glorificare» (v. 9), 

ψάλλειν «cantare» (v. 9), εὐφραίνεσθαι «rallegrarsi» (v. 10), αἰνεῖν «lodare» (v. 11), e ἐπαι-

νεῖν «esaltare» (v. 11). Questa catena di citazioni mira ad unificare l’esperienza di fede 

nella lode del Cristo e la nostra speranza di «mangiare insieme» a Lui: è un’espressione 

molto profonda di teologia dell’eucaristia. 



 6 

VANGELO: Lc 2,22-40 

Nel dittico creato da Luca (capp. 1-2) tra Giovanni Battista e Gesù,2 ampio è lo spazio 

narrativo dato alla circoncisione del primo, mentre la fanciullezza è sintetizzata in una 

breve nota: 

Il bambino cresceva e si fortificava nello spirito. Visse in regioni deserte fino al giorno della 

sua manifestazione a Israele (Lc 1,80). 

Al contrario, alla circoncisione di Gesù è dedicato un solo versetto (Lc 2,21), ma 

molto ampi sono gli squarci narrativi per la sua infanzia: la presentazione al tempio 

(2,22-40), che comprende anche l’incontro con Simeone (2,25-35) e la profetessa Anna 

(2,36-38), la prima Pasqua con Gesù che si ferma a discutere con i dottori del tempio 

(2,41-50) e la sintesi della vita trascorsa a Nazaret (2,51-52). 

22 Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, se-

condo la legge di Mosè, portarono il bambino a Gerusalemme per pre-

sentarlo al Signore, 23 come è scritto nella Legge del Signore: «Ogni ma-

schio primogenito sarà sacro al Signore», 24 e per offrire in sacrificio «una 

coppia di tortore o due giovani colombi», come prescrive la Legge del 

Signore. 
25 Ora a Gerusalemme c’era un uomo di nome Simeone, uomo giusto 

e pio, che aspettava la consolazione d’Israele, e lo Spirito Santo era su di 

lui. 26 Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non avrebbe visto la 

morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. 27 Mosso dallo Spi-

rito, si recò al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù 

per fare ciò che la Legge prescriveva a suo riguardo, 28 anch’egli lo accolse 

tra le braccia e benedisse Dio, dicendo: 

– 29 Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo 

vada in pace, secondo la tua parola, 
30 perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza, 
31 preparata da te davanti a tutti i popoli: 
32 luce per rivelarti alle genti 

e gloria del tuo popolo, Israele. 
33 Il padre e la madre di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di 

lui.  
34 Simeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse:  

– Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come 

segno di contraddizione; 35 e anche a te una spada trafiggerà l’anima, af-

finché siano svelati i pensieri di molti cuori. 
36 

C’era anche una profetessa, Anna, figlia di Fanuel, della tribù di 

Ašer. Era molto avanzata in età, aveva vissuto con il marito sette anni 

dopo il suo matrimonio, 
37

 era poi rimasta vedova e ora aveva ottanta-

quattro anni. Non si allontanava mai dal tempio, servendo Dio notte e 

giorno con digiuni e preghiere. 
38

 Sopraggiunta in quel momento, si mise 

 
2 Si veda quanto si è detto nella VI Domenica di Avvento, introducendo il passo dell’Annunciazione.  



 7 

anche lei a lodare Dio e parlava del bambino a quanti aspettavano la re-

denzione di Gerusalemme. 
39

 Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la legge del Signore, 

fecero ritorno in Galilea, alla loro città di Nazaret. 
40

 Il bambino cresceva 

e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio era su di lui. 

La lettura liturgica ci presenta tutto il racconto lucano della presentazione al tempio: 

la presentazione vera e propria (vv. 22-24), l’incontro con Simeone (vv. 25-35), l’incon-

tro con la profetessa Anna (vv. 36-38) e la conclusione (vv. 39-40). 

vv. 22-24: Il v. 21 (circoncisione di Gesù e imposizione del nome) fa da versetto-ponte 

verso le manifestazioni di Gesù nel tempio di Gerusalemme, che è il denominatore co-

mune dei racconti di Lc 2,22-50. La prima manifestazione è collocata al momento della 

sua presentazione e del suo riscatto secondo la Tôrāh di Es 13,1. 11-13, e viene svolta a 

due livelli: a Simeone, di cui si ricorda un cantico e un oracolo che riguarda Maria; e ad 

Anna, la «profetessa», che «si mise a lodare Dio e parlava del bambino a quanti aspetta-

vano la redenzione di Gerusalemme» (Lc 2,38). La seconda manifestazione è collocata 

al momento del bar-miṣwāh di Gesù, quindi ormai dodicenne, nella cornice di un pelle-

grinaggio a Gerusalemme per la pasqua. È abbastanza evidente che molti particolari 

narrativi alludano all’infanzia di Samuele (1 Sam 1-2) e si presentino quasi riscrittura di 

quelle pagine. 

La presentazione al tempio nei vv. 22-24 collega due eventi dell’infanzia di Gesù: la 

purificazione di Maria, quaranta giorni dopo il parto (Lc 2,22a. 24) e il riscatto di Gesù 

primogenito, un mese dopo la sua nascita (Lc 2,22b. 23). Bisogna dire che non vi è 

traccia di alcun obbligo di presentare al tempio il primogenito per il riscatto in alcuna 

legislazione, nemmeno nella Mišnāh. Questo forse è dovuto alla poca pratica di Luca 

delle leggi giudaiche.  

Si parla della loro (αὐτῶν) purificazione: essa deve riferirsi a Maria e Giuseppe, i sog-

getti della frase. Ma già Origene, e dopo di lui molti altri padri, pensavano alla purifica-

zione di «Maria e Gesù». Si è invece rimandati alla Legge mosaica (di essa si parla ben 

quattro volte in questi versetti: vv. 23. 24. 27 e 29). E la legge di Lv 12,2-8 è molto 

precisa al riguardo: 

Se una donna sarà rimasta incinta e darà alla luce un maschio, sarà impura per sette giorni; 

sarà impura come nel tempo delle sue mestruazioni.  

L’ottavo giorno si circonciderà il prepuzio del bambino. Poi ella resterà ancora trentatré 

giorni a purificarsi dal suo sangue; non toccherà alcuna cosa santa e non entrerà nel santuario, 

finché non siano compiuti i giorni della sua purificazione. Ma se partorisce una femmina sarà 

impura due settimane come durante le sue mestruazioni; resterà sessantasei giorni a purifi-

carsi del suo sangue. 

Quando i giorni della sua purificazione per un figlio o per una figlia saranno compiuti, por-

terà al sacerdote all’ingresso della tenda del convegno un agnello di un anno come olocausto 

e un colombo o una tortora in sacrificio per il peccato. Il sacerdote li offrirà davanti al Signore 

e farà il rito espiatorio per lei; ella sarà purificata dal flusso del suo sangue. Questa è la legge 

che riguarda la donna, quando partorisce un maschio o una femmina. Se non ha mezzi per 

offrire un agnello, prenderà due tortore o due colombi: uno per l’olocausto e l’altro per il 

sacrificio per il peccato. Il sacerdote compirà il rito espiatorio per lei ed ella sarà pura (Lv 

12,2-8). 



 8 

Quanto all’infanzia di Samuele, la presentazione di Luca potrebbe essere considerata 

una riscrittura di 1 Sam 1,22-24. Il fatto che Maria offra una coppia di colombi e di 

tortore è un particolare da non trascurare: con esso Luca vuole ricordare la povertà dei 

genitori di Gesù, che non erano in grado di offrire un agnello per l’olocausto. 

La scena globalmente sottolinea il carattere della famiglia di Nazaret, povera di mezzi 

ma ricca di pietas giudaica: Maria e Giuseppe custodiscono con molta attenzione tutti i 

precetti della Legge Mosaica, stanno ad essa sottomessi (cf vv. 23. 24. 27 e 29). L’inizio 

della salvezza passa attraverso l’obbedienza alla Tôrāh e la quotidianità vissuta della fa-

miglia di Nazaret. 

vv. 25-35: Dal v. 25 entra in scena Simeone. Se la sua figura ritrascrive quella del sacer-

dote Eli nei racconti di Samuele, il suo nome i rimanda al grande sommo sacerdote 

Simeone II (cf Sir 50,1-21), intrecciandosi per antitesi con il sacerdote Zaccaria, padre 

del Battista. Se la grandezza di Giovanni è stata cantata da Zaccaria nel Benedictus, la 

grandezza di Gesù è qui cantata da Simeone nel suo Nunc dimittis. Tuttavia il parallelo 

con Zaccaria è eccedente: non vi è solo il cantico (vv. 29-32), ma anche un oracolo 

indirizzato a Maria (vv. 34-35).  

La descrizione di Simeone mette in luce anzitutto la sua pietas giudaica: egli non è 

solo δίκαιος καὶ εὐλαβὴς «giusto e devoto», ma anche è προσδεχόμενος παράκλησιν τοῦ 

Ἰσραήλ, καὶ πνεῦμα ἦν ἅγιον ἐπ᾽ αὐτόν «uno che attende la consolazione di Israele e su 

cui vi è lo Spirito santo». Da una parte, è dunque l’adempimento delle parole profetiche 

della seconda parte del libro di Isaia (cf Is 52,9); dall’altra, egli è un anticipo di quei doni 

che lo Spirito del Risorto susciterà nella comunità dei discepoli. È dunque il vero Israele 

che riconosce il compimento del mistero di Dio in Gesù: prende nelle sue mani il bimbo 

Gesù, staccandolo dal grembo di Maria e le parole del suo cantico ne danno testimo-

nianza. 

Il «Nunc dimittis» 

Si potrebbe avanzare l’ipotesi che questo cantico sia servito nella prima comunità 

giudeo-cristiana come risposta di fede di fronte alla morte di qualche suo membro, 

quando ancora era forte l’attesa dell’immediato ritorno del Cristo nella gloria (cf 1 e 2 

Tessalonicesi). La suggestione, in sé molto bella, non può che rimanere un’ipotesi. 

La struttura retorica è molto semplice. Vi è un’affermazione (v. 29), cui segue imme-

diatamente la motivazione (v. 30), specificata da una relativa (v. 31) e da una frase attri-

butiva in parallelo (v. 32). 

La riuscita poetica di questo piccolo gioiello sta nella coerenza simbolica dell’insieme, 

che è la vera struttura di profondità poetica: 

 = «liberare dalla schiavitù» →  τὸν δοῦλόν σου →  δέσποτα 

ἀπολύειν  «il tuo servo» «o padrone» 

 = «morire» (= «chiudere gli occhi»)  

 ↓ ἐν εἰρήνῃ «in pace» ↓  

  ὅτι εἶδον οἱ ὀφθαλμοί μου 

«poiché i miei occhi videro» 

  τὸ σωτήριόν σου, 

«la tua salvezza», 

↓  

ὃ ἡτοίμασας κατὰ πρόσωπον πάντων τῶν λαῶν 

  «che hai preparato davanti a tutti i popoli» 



 9 

  φῶς 

«luce»  

εἰς ἀποκάλυψιν ἐθνῶν 

«per la rivelazione dei popoli» 

↓ 

  καὶ δόξαν 

«e gloria» 

λαοῦ σου Ἰσραήλ 
«del tuo popolo Israele» 

Simeone può «essere congedato» dal padrone come buon schiavo che ha finito il suo 

lavoro: δεσπότης (ambiguità tra «padrone» e «signore»: cf 2 Tim 2,21; 1 Pt 2,18). Nei 

LXX, ✨ è Kyrios in quanto è anche τῶν πάντων δεσπότης «signore di tutte le cose»; 

tuttavia il titolo ricorre di rado nei LXX, perché Kyrios (= ✨) contiene già la notazione 

di una «potenza» che non è mai astratta, ma sempre storica. Nel NT, invece, δεσπότης 

assume molte volte il senso di «padrone», in antitesi a schiavo, la stessa dialettica riferita 

alla relazione di Simeone con il suo Dio (in Giuda 4 e 2 Pt 2,1 il titolo è riferito a Gesù 

stesso). 

ἐν εἰρήνῃ «in pace»: riconduce il campo semantico di ἀπολύειν a quello di «morire» (cf 

Gn 15,15), campo semantico che è evocato da quel νῦν «ora», un avverbio enfatico posto 

subito all’inizio del cantico, che rimanda chiaramente alle parole di Giacobbe in Gn 

46,30: «Ora posso anche morire, dopo aver visto la tua faccia, perché sei ancora vivo». 

Morire è «chiudere gli occhi»: ora posso anche chiudere gli occhi, perché essi hanno 

visto la tua salvezza. Il vocabolo σωτήριόν ricorre 4× nel NT (3× in Luca): oltre al pre-

sente passo, il vocabolo crea la grande inclusione tra Lc 3,6 e At 28,28. In entrambi i 

passi è citazione (o allusione) di Is 40,5, una sezione isaiana molto citata in questo breve 

inno. «Vedere con i propri occhi» è un simbolo di compimento (cf Lc 10,23-24). Simeone 

può andarsene in pace perché ha finito il suo compito, ma soprattutto perché Dio ha 

compiuto la salvezza secondo la sua parola (κατὰ τὸ ῥῆμά σου). 

La salvezza operata da Dio è luce e gloria. «Luce» non è mai attributo diretto di Dio 

nell’AT: è il suo manifestarsi che si fa luce (cf Is 60,1-3). È un motivo che si aggiunge 

alla rilettura dei testi deuteroisaiani già notati (cf anche Is 49,6; 46,13; 24,6). Il paralle-

lismo con δόξα sostiene l’idea dell’opera di salvezza come di un’irradiazione dello splen-

dore divino in azione. 

Il v. 32 manifesta un certo universalismo, che è tuttavia ancora pienamente centrato 

su Gerusalemme (cf Sal 98,3; Bar 4,24): «luce» e «gloria» sono rivelazione per tutti i 

popoli, ma a partire dal centro che rimane il popolo di Israele. Luca attribuisce una 

visione universalistica e Simeone che sarà tipica di Pietro e di Paolo e non senza grandi 

tensioni e terremoti. Anche qui forse abbiamo un’altra spiegazione del nome Simeone. 

Sarà infatti Simon Pietro a parlare in At 15,14, dicendo: 

Dio ha visitato i Gentili per scegliersi fra di essi un popolo che portasse il suo nome. 

I gentili sono diventati anch’essi λαός «popolo [santo]», affermazione con cui Luca 

anticipa gli effetti dell’evento di Cristo (cf Ef 2,14-16). 

La seconda parola di Simeone è invece riferita a Maria e al suo futuro di «Madre del 

dolore», una riscrittura di quanto avvenne ad Anna, la madre di Samuele (cf 1 Sam 2,20-

26), evocando però anche la figura della «figlia di Sion» – ovvero la capitale Gerusa-

lemme – al momento della distruzione del Tempio: 



 10 

Mem 
13

A che cosa ti assimilerò? 

  A che cosa ti paragonerò, figlia di Gerusalemme? 

  A che cosa ti eguaglierò per consolarti, 

  vergine figlia di Sion? 

  Poiché è grande come il mare la tua rovina: 

  chi potrà guarirti? 

Nun 
14

I tuoi profeti hanno avuto per te visioni 

  di cose vane e insulse, 

  non hanno svelato la tua colpa 

  per cambiare la tua sorte; 

  ma ti hanno vaticinato lusinghe, vanità e illusioni. 

Samec 
15

Contro di te battono le mani 

  quanti passano per la via; 

  fischiano di scherno, scrollano il capo 

  sulla figlia di Gerusalemme: 

  «È questa la città che dicevano bellezza perfetta, 

  gioia di tutta la terra?». [… ] 

Sade 
18

Grida dal tuo cuore al Signore, 

  gemi, figlia di Sion; 

  fa’ scorrere come torrente le tue lacrime, giorno e notte! 

  Non darti pace, non abbia tregua la pupilla del tuo occhio! 

vv. 36-38: Benché siano due figure simmetriche, Simeone e Anna svolgono due funzioni 

molto diverse. Il primo è presentato per chi egli sia, la donna invece riceve la sua identità 

a partire dalla sua genealogia (v. 36a), dall’età (v. 36b) e dalla sua posizione sociale e 

religiosa (v. 36c-37). Forse la diversità è voluta da Luca per sottolineare negativamente 

la considerazione della donna nel Giudaismo dell’epoca. Così si spiega anche il fatto che 

non si ricordi esplicitamente alcuna parola di Anna. 

Anna (dall’ebraico ḥannāh: ḥēn significa «grazia», «amabilità», «dono/condono»…) fa 

tornare alla mente la madre di Samuele, ma anche la moglie di Tobia. Il computo della 

sua vita è divisa in tre periodi: la verginità, il matrimonio e, infine, il lungo tempo di 

vedovanza. Essa è presentata come l’ideale della vedova giudea e cristiana (cf Gdt 8,4-

6 e 1 Tim 5,3-16). Di particolare interesse è la descrizione di Anna come profetessa. La 

Bibbia Ebraica conosce solo quattro profetesse e il NT è piuttosto reticente a riguardo 

dell’attività profetica delle donne (cf At 21,9 e 1 Cor 11,5; in Ap 2,20 è Gezabele a dirsi 

tale; si ricordi poi la citazione di Gioele in At 2,17, in cui anche “le vostre figlie” profe-

tizzeranno). 

L’azione compiuta da Anna sta nel v. 38. Anna non rimane passiva spettatrice, ma si 

mette a «lodare» Dio3 e, senza discorso diretto, pronuncia il suo discorso profetico, che 

si mostra chiaramente di fattura lucana, eccetto il vocabolo λύτρωσις «redenzione» (cf 

Lc 2,10). La specificazione «redenzione di Gerusalemme» è un’evidente sineddoche 

(parte per il tutto) che riguarda propriamente tutto Israele. 

vv. 39-40: La Santa Famiglia torna a casa (v. 39) e nel breve v. 40 Luca sintetizza la vita 

di Gesù sino al compimento del dodicesimo anno, con un sommario che sarà ripreso 

alla fine del ritrovamento di Gesù nel tempio (v. 52). Si legga 1 Sam 2,21. 26. A diffe-

renza di Giovanni in Lc 1,80 («in ispirito»), Luca qui dice che Gesù cresceva «in sapienza» 

 
3 ἀνθομολογέομαι è un hapax nel NT. Propriamente significa «fare un accordo, venire a patti». Nei LXX 

significa «ringraziare [Dio]» o anche «lodare». 



 11 

(= Lc 2,52). Le parole conclusive «e la grazia di Dio era su di lui» rimandano a Lc 2,25, 

a riguardo di Simeone: «e lo Spirito Santo era su di lui». L’antico e il nuovo non si elidono: 

il vero Israele continua, anche nel momento del compimento. 

PER LA NOSTRA VITA 

1. I contrasti che attraversano il Vangelo di Luca, e in modo sconcertante il Cantico 

di Simeone, appaiono trasparenti e vivi solo in una lettura continua della Scrittura. È in 

questo esercizio che impariamo a comprendere simultaneamente l’architettura e l’acuto 

particolare, la trama profetica e la novità che prorompe dalle parole che ascoltiamo e 

leggiamo. 

La liturgia è come una scheggia, ma la radice? 

L’ascolto è una tappa, ma la “compagnia” fedele della Parola di vita?  

Simeone, il Vecchio che prende tra le braccia il Nuovo. Lo Spirito Santo era su di lui, 

mosso dallo Spirito… Il Primo Testamento abbraccia il Vangelo di Gesù, lo riconosce 

come “consolazione”. 

Attendeva Simeone questo tempo e canta e profetizza. L’inizio e il compimento. La 

novità del Vangelo ha la sua radice nel Primo Testamento. 

La consolazione e il dramma racchiuso nella missione di Gesù. Nella sua vecchiaia 

noi leggiamo, con gli occhi della fede, tutte le promesse di Dio, giunte a incarnarsi in 

questo bambino. Sarà il servo fedele, luce delle nazioni, per tutta l’umanità. Un punto 

di svolta della storia, preannunciato dal vecchio Simeone, per l’azione dello Spirito 

Santo. 

Ci insegna la Liturgia delle Ore, la sera, a congedarci dalla laboriosità della giornata, 

dalle fatiche e dalle gioie, per entrare nel sonno, con le parole di questo Cantico, prefi-

gurazione di un congedo più radicale a cui addestrarci, non senza fedeltà e fiducia nelle 

promesse realizzate in Cristo Gesù.  

Sotto il segno della smentita agli occhi umani. 

La sua mangiatoia, rammentava Luca, tracciava la linea di un sepolcro e la madre, 

con bende che avevano la figura del sudario… 

Aspettava, Simeone, “uomo giusto e pio” la consolazione. 

Come riconoscerla, confessarla e darne lode?4 

2. Nunc dimittis 

Nella nascita di Gesù a Betlemme si manifesta un legame con la famiglia di Davide e 

con la promessa messianica. La nascita in una stalla fa vedere come Gesù condivide con 

noi povertà, la mancanza di aiuto, tutti gli aspetti della condizione umana. Invece, at-

traverso la sua presentazione al tempio viene messa in rilievo la sua appartenenza a Dio. 

Simeone non esprime nessun particolare riguardo alla salvezza che Dio dona per 

mezzo di questo bambino. Sa che si tratta della salvezza di Dio e che questo fatto è 

decisivo. Sa anche che questa salvezza è destinata a raggiungere non solo Israele, ma 

tutti i popoli. La luce risplende per essi, che vengono tratti fuori dalle tenebre. […]  

 
4 F. CECCHETTO, Testi inediti. 



 12 

La luce che è apparsa con Gesù deve continuamente affermarsi. Per mezzo di essa 

Israele viene glorificato, viene introdotto nella sfera della gloria di Dio, la quale è deter-

minata dall’atteggiamento, dalla potenza e dalla misericordia di Dio. Israele conosce il 

vero Dio. Ma per mezzo di Gesù questa conoscenza di Dio riceve il suo significato pro-

fondo. Gesù porta Israele a una vicinanza inaudita e definitiva con Dio.5 

3. Il vecchio Simeone attende, ma non attende per se stesso. Aspetta infatti la con-

solazione (paraklēsis) d’Israele. La consolazione è collegata alla speranza, cioè a una 

realtà caratterizzata inscindibilmente dall’esistenza di una presenza e di un’assenza. Il 

Vangelo di Luca contiene una maledizione riservata ai ricchi in quanto essi hanno già 

ricevuto la loro consolazione (cf Lc 6,24); per loro la presenza non si congiunge a un’as-

senza, a una mancanza. Nulla hanno da attendere, nulla in cui sperare. […]  

«Perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza» (Lc 2,30). Così parla colui che, dopo 

aver atteso la consolazione d’Israele (Lc 2,25; cf Is 40,1; 31,2), tiene ora fra le braccia il 

bimbo Gesù da lui indicato come posto per la rovina e la risurrezione di molti in Israele 

e segno di contraddizione perché siano svelati i pensieri di molti cuori (cf Lc 2,34). «La 

tua salvezza» è la salvezza donata da Dio al suo popolo. Eppure, se si guarda alla figura 

di Simeone, che regge sulle proprie braccia il bimbo tanto atteso, come ad un’immagine 

forte di accoglimento di quanto viene da Dio, ci si può arditamente chiedere se questa 

salvezza, in un certo senso, sia una salvezza del Signore, non solo perché da lui compiuta, 

ma anche perché è come se fosse lui stesso a venir “salvato” da quell’accoglimento 

giunto dopo tanto aspettare.6 

4. La fede, secondo San Paolo, è «visione delle cose che non si vedono». Essa tra-

scende l’ordine delle necessità. «Beati coloro che non hanno veduto e hanno creduto» 

significa: coloro che hanno creduto senza esservi obbligati, forzati, costretti. […] 

Se Dio è il solo argomento della sua [= dell’uomo] esistenza, questo significa che la 

fede non s’inventa, ma è un dono , e l’uomo deve testimoniare di questa natura regale, 

gratuita della sua fede; la fede è data a tutti perché Dio operi la sua parusia in ogni anima 

umana.7 

5. La crisi attuale della fede nella cristianità, da cui siamo costantemente sollecitati 

ci porta a constatare che forse all’interno della nostra chiesa pellegrinante, delle nostre 

comunità ecclesiali, continua il processo di cecità che aveva colpito una parte del primo 

Israele. L’autosufficienza può ancora essere il nostro peccato. […] 

Possiamo essere molto bravi a custodire il tesoro delle Scritture sante, il tesoro dei 

nostri riti liturgici, la profondità delle nostre teologie, essere gelosi delle nostre “sedi 

primaziali”, ma purtroppo rimanere chiusi dinanzi all’amore di Dio che si dona in Cristo. 

Perché questo amore possa essere ricevuto, è richiesta come unica condizione la povertà 

 
5 K. STOCK, Gesù, la bontà di Dio. Il messaggio di Luca (Bibbia e Preghiera 10), Edizioni Apostolato della 

Preghiera, Roma 1991, pp. 36-38. 
6 P. STEFANI, Sia santificato il tuo nome, in E. BIANCHI - L. CREMASCHI - R. D’ESTE (a cura di), Letture per 

ogni giorno, ElleDiCi, Leumann TO 1980, pp. 627-628. 
7 P. EVDOKIMOV, Le età della vita spirituale, Il Mulino, Bologna 1968, p. 45. 



 13 

della Vergine Madre, o la docilità dei Magi alla chiamata, o la disponibilità alla Parola 

del vecchio Simeone o della vedova Anna.8  

6. “Tu sei la mia luce” 

Vi sono tanti modi per dire al Signore questa parola. Vi sono dei modi in cui tutto 

sembra così luminoso nel Signore, nel messaggio del Signore. Sembra così chiaro che la 

fede è una prospettiva sulle cose, così solida e profonda che, quando si confronta con le 

altre prospettive dimostra quasi spontaneamente la sua superiorità. E vi sono dei mo-

menti in cui si capisce che il Signore è la luce, perché qualcosa appare dentro le tenebre. 

Come per gli Israeliti, quando camminavano sulla strada per la quale il Signore li chia-

mava, ed era notte, ed era il mare, ed era il deserto: e il Signore, nell’oscurità, era come 

una colonna di fuoco che faceva luce e dava coraggio per il cammino (cf Es 13-14). E vi 

sono dei momenti in cui il Signore appare come luce per il bisogno che ne abbiamo: 

perché l’esperienza immediata è soltanto quella dell’oscurità, quella di non aver luce, 

dell’aver bisogno di luce.  

Allora si può dire al Signore: “Tu sei la mia luce”, come chi è in attesa, come chi è 

sicuro che la luce verrà, ma intanto è nella mancanza di luce. Ma, paradossalmente la 

mancanza di luce, anziché angosciare o turbare, solleva tutte le forze della speranza, 

dell’attesa e fa dire: “Signore, tu sei la mia luce. Capisco che sei la mia luce, perché sono 

nelle tenebre”. Sembra paradossale, ma può succedere anche così. 

“Tu sei la mia attesa” 

Simeone e Anna sono l’espressione di questa attesa, di questa lunga attesa, di questa 

lunga pazienza. E poi il Signore in tante maniere può presentarsi a noi così. Vi sono 

momenti in cui il Signore sembra essere lì, quasi a portata di mano, e vi sono i momenti 

in cui il Signore fa pazientare. 

Ma anche noi facciamo “pazientare” il Signore. Anche il Signore ha tanta pazienza: 

Aspetta i momenti giusti, aspetta i tempi, ci incontra là dove neppure sospettiamo ci si 

possa trovare. Però è anche vero che il Signore tante volte ci fa pazientare. Come Si-

meone. Ci fa pazientare, forse, tutta una vita, tutti questi lunghi anni, in attesa di vederlo, 

di incontrarlo. È la lunga attesa dei nostri Padri, da Abramo in su. È l’attesa di Mosè, 

che si avvicina al roveto ardente e vorrebbe vedere il Signore e, invece, “sente” soltanto 

la sua voce, deve aspettare ancora (cf Es 3). 

Finalmente, nel Signore Gesù Cristo, il Signore si fa “vedere”: nel senso che un’esi-

stenza umana, un volto umano, una personalità umana diventano come il “luogo”, la 

mediazione della visione di Dio.  

“Tu sei il mio incontro” 

Questo mistero non è soltanto il mistero dell’attesa, ma la festa dell’incontro. Dob-

biamo vivere in questa speranza. E quando diciamo al Signore nella notte: “Tu sei la 

mia luce”, perché, paradossalmente il buio ci fa dire questo, anche quando sembra che 

i nostri desideri vengano come disancorati e perdano la loro forza, questo non rimane 

perennemente interlocutorio. 

Qualche volta, in maniera profonda, pur non visibile e sensibile, il Signore ci dà il 

senso che egli è il nostro “incontro”: perché ci sorregge, perché ci dà una pace, una 

 
8 B. CALATI, Conoscere il cuore di Dio. Omelie per l’anno liturgico, Introduzione di P. STEFANI (Quaderni di 

Camaldoli 11), EDB, Bologna 2001, pp. 37-38. 



 14 

tranquillità; perché ci dà una speranza. In ogni caso la nostra vita è fatta per l’incontro. 

Come per Simeone e Anna. Pensiamolo per noi.9  

7. Canto di Simeone 

Signore, i giacinti romani fioriscono nei vasi 

E il sole dell’inverno s’insinua sui colli di neve: 

La stagione ostinata si sofferma. 

La mia vita è leggera, in attesa del vento di morte 

Come una piuma sul dorso della mano. 

La polvere nel sole e la memoria negli angoli 

Attendono il vento che gela verso la terra morta. 

Concedi a noi la tua pace. 

Per molti anni camminai in questa città, 

Mantenni fede e digiuno, provvedetti ai poveri, 

Ho dato e avuto onori ed agiatezza. 

Chi giunse alla mia porta non fu mai respinto. 

Chi si ricorderà della mia casa, dove vivranno i figli dei miei figli, 

Quando verrà il tempo del dolore? 

Prenderanno il sentiero della capra, la tana della volpe 

Fuggendo i volti stranieri e le spade straniere. 

Prima che venga il tempo delle corde, delle sferze e dei lamenti 

Concedi a noi la tua pace. 

Prima delle stazioni della montagna di desolazione, 

Prima dell’ora certa del dolore materno, 

Ora in questa stagione di nascita e di morte, 

Possa il Figliuolo, il Verbo non pronunciante e ancora impronunciato, 

Accordare la consolazione d’Israele 

A un uomo di ottant’anni e che non ha domani. 

Secondo la tua parola 

Ti loderanno e soffriranno a ogni generazione, 

Con gloria e derisione,  

Luce su luce, salendo la scala dei santi. 

Non per me il martirio, l’estasi del pensiero e della preghiera,  

Non per la visione estrema. 

Concedi a me la tua pace. 

(E una spada trafiggerà il tuo cuore, 

Anche il tuo). 

Sono stanco della mia vita e della vita di quelli che verranno. 

Muoio della mia morte e della morte di quelli che verranno. 

Che il tuo servo si parta 

Dopo aver visto la tua salvezza.10 

 
9 G. MOIOLI, Il mistero di Maria (Contemplatio), Glossa, Milano 1990, pp. 86-90. 
10 TH.S. ELIOT, Opere [1904-1939], Volume 1, a cura di R. SANESI (Classici Bompiani), RCS Libri, Milano 

1992, 22005, pp. 873 e 875. 


