Letture domenicali

Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo

FESTA DELLA SANTA FAMIGLIA
III DOMENICA DOPO L’EPIFANIA)

La festa della Santa Famiglia ¢ un’occasione da sfruttare favorevolmente per lo svi-
luppo di quella “spiritualita di Nazaret” tanto cara a Charles de Foucauld (1858-1916),
che interpreto il periodo di silenzio della vita di Gesu, prima di presentarsi sulla scena
pubblica non come un momento transitorio e di attesa, ma come un modo essenziale
per vivere la kévwats, lo «<svuotamento» che avra il suo punto culminante nella croce. E
un tema questo che si ambienta bene nelle domeniche dopo I’Epifania, in cui al centro
sta la contemplazione della ovyrardBaats «condiscendenza» di Dio in Cristo Gesu.

La misura di questo amore, che raggiunge il suo valore estremo sulla croce, ¢ cio che
permette di guardare all’unicum della famiglia di Nazaret per trovare luce e orientamento
anche per i nostri rapporti e le nostre relazioni consumate all’interno delle mura
domestiche. Tutto deve compiersi «nel Signore», perché «Nazareth ¢ la vita di Gesu, non
semplicemente la sua prefazione»:

Nazareth ¢ la vita di Gest, non semplicemente la sua prefazione. E la missione redentrice in
atto, non la sua mera condizione storica. Nazaret ¢ il lavoro, la continuita, la prossimita
domestica del Figlio che si nutre per lunghissimi anni di cio che sta a cuore all’abba-Dio
(«Non sapevate che devo occuparmi delle cose del Padre mio?» Lc 2,49). Identificazione di
Dio che passa per lo piu inosservata, € proprio percio rivelazione clamorosa; presenza asso-
lutamente discreta, e proprio percio miracolo dell’affectus Dei. Nazareth ¢ gia per il Figlio la
kenosi lunghissima — una vita! — di una identificazione immemore di privilegi con I'umanita
perduta e sperduta, irriconoscibile e dimenticata (Fil 2). [...]

L’annuncio del Regno dei Cieli “che ¢ gia in mezzo” a noi, non trae forse spessore altrimenti
inimmaginabile nella vita gia vissuta e condivisa con gli uomini in nome e per conto
dell’abba-Dio?

Il “mistero” di Nazareth appartiene di diritto e interamente, alla forma della rivelazione. Al
di fuori del radicamento e della comunione che questa forma realizza, la rivelazione evange-
lica rischia infatti ad ogni momento I’assorbimento nella proiezione ideologica della sua pre-
dicazione e nell’enfasi esibizionistica dei suoi gesti.

L’ascesi cristiana conserva il suo rigore; ma la forma evangelica della vita religiosa si misura
rigorosamente con la forma cristologica dell’incarnazione: condivisione radicale dei luoghi
oscuri dell’esistenza in vista della persuasivita dell’amore di Dio. [...]

E la forma evangelizzatrice trova, nella prossimita realizzata dalla homousia di Gesu di Naza-
reth con la condizione umana, la figura elementare della relazione ecclesiale. Fraternita
iscritta nella struttura stessa della fede testimoniale. Parola biblica e presenza eucaristica in-
sostituibilmente al centro.’

E questa la rivoluzione alla quale il credente ¢ chiamato per portare nella vita
quotidiana il mistero di quella “consacrazione”, che il nazir per eccellenza per primo ha
vissuto nel suo sacrificio spirituale quotidiano.

' P.A. SEQUERI, «Ripartire da Nazareth?», in Riwvista del Clero Italiano 77,9 (1996) 567-587.



LETTURA: Sir 7,27-30. 32-36

Il libro del Siracide sorprende per la lunghezza, la ricchezza e la varieta delle sue
riflessioni, qualita che contrastano con un certo disordine, con ritorni e ripetizioni che
alla fine rendono molto faticosa la lettura continuativa del testo.

Per rendere ragione della struttura d’insieme del libro, la soluzione migliore mi sem-
bra sia di pensarlo come un’antologia delle istruzioni tenute a Gerusalemme da Gesu
ben Sira, un personaggio di alto profilo vissuto a cavallo tra il III e il II secolo a.C.
Questo maestro avrebbe insegnato come cercare la sapienza e come viverla nella vita
seguendo il miisar ebraico ovvero lo stile di vita derivato dalla z6rah. Con questa ipotesi,
si possono spiegare le ripetizioni e i nuovi sviluppi, in particolare si puo rendere ragione
di quelle pagine che mettono a fuoco direttamente il tema della sapienza, che sembrano
siano collocate come il primo paragrafo di ogni rartato.

Sulla base di questa ipotesi si potrebbe dividere il libro in sette trazzat: (Sir 1,1 — 4,10;
4,11 — 63173 6318 - 143195 14,20 — 23,275 24,1 — 32,135 32,14 — 38>235 38324 - 43333)3
ciascuno dei quali inizia con un passo piu o0 meno ampio dedicato alla sapienza. L’ultimo
dei trattati, ’ottavo (44,1 — 50,24), eccedente e di forma diversa, ¢ invece una vera e
propria galleria di ritratti dei personaggi biblici, da Adamo sino a Neemia, con un am-
polloso elogio finale per il sommo sacerdote Simeone II, figlio di Onia II, morto nel 196
a.C.

La pagina proclamata nella liturgia si situa nel terzo trattato (Sir 6,18 — 14,19) ed ¢
un paragrafo dedicato alla vita in famiglia (Sir 7,18-36), i cui aforismi possono essere
raggruppati in sei “stanze” riguardanti: amico, sposa e servi (vv. 18-21); bestiame, figli,
figlie e moglie (vv. 22-26); genitori (vv. 27-28); Dio e sacerdoti (vv. 29-31); poveri, afflitti
e malati (vv. 32-35) e il ricordo della morte (v. 36).

*7Con tutto il tuo cuore onora tuo padre
e non dimenticare le doglie di tua madre.
28 Ricorda che essi ti hanno generato:
che darai in cambio per quanto ti hanno dato? (*)

> Con tutta la tua anima venera Dio
e riverisci i suoi sacerdoti.
3°Con tutta la tua forza ama il tuo Creatore
€ non trascurare i suoi ministri.
3" Onora Dio e rispetta il sacerdote;
dagli la sua porzione, come ti é stato comandato:
carne di sacrifici, offerte volontarie,
parti delle vittime e tassa sulle offerte.

3 Anche al povero stendi la tua mano,

cosi che la tua benedizione sia completa.
3 Da’ il tuo dono a tutti 1 vivi

e ai morti non negare la tua pieta;

2 Nel manoscritto ebraico A della Geniza del Cairo mancano i vv. 27-28. Vedi pero quanto dico nel com-
mento a questi due versetti.



34non evitare coloro che piangono,
ma fa’ lutto con quelli che sono in lutto;
3 non tralasciare di aver cura del malato:
proprio per questo sarai riamato.

3°In tutto quanto fai, ricordati della tua fine
€ mai non peccherai.

vv. 27-28: La lacuna di questi versetti nel manoscritto ebraico A della Geniza del Cairo
¢ spiegabile come un errore involontario dell’amanuense, in quanto iniziano in modo
simile (con vocabolo tecnico omoioarcton). Lo scriba ¢ saltato dal primo b°kol-libb°ka «con
tutto il tuo cuore» (v. 27) al v. 29 che inizia con un modismo simile (b°kol-naps*ka «con
tutta la tua anima), visto che in greco si ha év 8Ay kapdig «con tutto il cuore» (v. 27) e
év Ay Yux7y oov «con tutta la tua anima» (v. 29). La versione greca sembra conservare
meglio il testo che invece ¢ andato perso nel manoscritto ebraico A, nel v. 30a ha év 5Ay
Suvduer «con tutta la tua forza»). Unendo i tre incipit (vv. 27a, 29a e 30a) si ha di fatto la
riscrittura del comando di Dt 6,5: «Amerai JHWH Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta
la tua anima e con tutta la tua forza». Infatti, I’espressione b°kol-m*“6d°ka «con tutta la tua
forza» si trova nella Bibbia Ebraica solo nel passo deuteronomico e in questa ripresa di
Siracide.?

L’onore verso i genitori ¢ parte del Decalogo (Dt 5,165 Es 20,125 cf anche Sir 3,1-16;
Tob 4,3-4; Mt 15,4-6; Mc 7,10-13; Lc 18,20; Ef 6,2). Probabilmente, nella versione
tradizionale piu antica, il kabbéd significava etimologicamente il «rendere pesante», ov-
vero «dar da mangiare» ai genitori anziani. E pero interessante che tale «onore» sia giu-
stificato da Siracide non solo fondandosi sul comandamento divino, ma anche su una
legge di gratitudine umana, che il testo della p°sizza° e della Vetus Latina esplicitano me-
glio anche nella prima parte del v. 28:

memento quoniam nist per illos non fuisses
et retribue ilis quomodo et illi tibi.

vv. 29-31: Nei vv. 29-30 abbiamo una costruzione in parallelo (a:b::a’:b°): venerare Dio
— riverire i suoi sacerdoti — amare il Creatore — non trascurare 1 suoi ministri.

Il ©. 31 ¢ omesso dalla pericope liturgica odierna. Esso trascrive il precetto del v. 29,
aggiungendovi le parti dovute ai sacerdoti nei vari atti cultuali (cf Nm 18,9-20; Es 29,27-
28; Lv 2,1-10; 7,31-36; Dt 14,28-29; 18,1-8). Si capisce anche solo da questi versetti
quale fosse la composizione sociale della Gerusalemme di Ben Sira: una citta-tempio
abitata quasi esclusivamente da sacerdoti, che non solo erano membri del Consiglio de-
gli anziani, ma erano anche importanti funzionari amministrativi.

vv. 32-35: Gia in Dt 14,28-29 i leviti sono ricordati a fianco dei forestieri, degli orfani e
delle vedove, in quanto erano una classe sociale che non aveva diritto di possedere e
quindi avevano bisogno dell’intervento degli altri cittadini a pieno titolo che invece po-
tevano possedere. Per questo si passa senza soluzione di continuita dai sacerdoti (vv. 29-
31), ai poveri e agli afflitti (vv. 32-35).

3In 2 Re 23,25 ¢ ripresa, ma con il pronome di terza persona singolare (riferito a Giosia) e in Tob 14,9
con il pronome di terza persona plurale (Greco I).



Ricordando poi «vivi» e «morti», Ben Sira crea un merismo che include i bisognosi di
tutti i tempi. Bisogna dire pero che il v. 33b pone qualche problema d’interpretazione, a
riguardo del senso della frase «ai morti non negare la tua pieta (hasd’ka)». Lo stico pa-
rallelo parla di «donare il tuo dono a tutti i vivi» e quindi sembra che hasd’ka, nella se-
conda parte del versetto, debba significare il «pane della consolazione» da mangiare con
la famiglia del defunto (cf Ger 16,7), cosa molto normale tra i Greci e i Romani, tanto ¢
vero che anche Ambrogio ne ha parlato in termini veementi e alla fine li aveva proibiti
(cf AGOSTINO, Conf. 6,2):

Ed essi credono che questi voti giungono a Dio, come coloro che portano calici alle tombe
dei martiri per berli fino a sera in quel luogo; non pensano di essere altrimenti esauditi: o
stoltezza degli uomini, che pensano che ’ubriachezza sia un sacrificio, che credono che

I’ubriachezza sia gradita a coloro che con il digiuno hanno imparato a sopportare la passione
(De Elia, 17) .4

Thuttavia, si puo pensare che il senso della frase sia piu semplicemente quello di «dare
degna sepoltura» ai morti (cf il libro di Tobia, in particolare Tob 1,16-19; 2,4. 8). Ben
Sira parla ancora dei doveri verso i morti in 22,11-12 ¢ 38,16-23.

Quanto al v. 34, anche Paolo (Rm 12,15) da alla comunita di Roma esortazioni simili:
kAalew pera kdawdvtwy «piangete con quelli che sono nel pianto» (si veda anche Gb
30,25; 1 Cor 12,26; 2 Cor 11,29). E una lunga catena sapienziale che conduce sino alle
“opere di misericordia corporale” della tradizione cristiana. Tra di esse, molto impor-
tante € la cura del malato (cf Gb 2,11-13; Mt 25,39. 44): colui che agisce con questa
sensibilita ricevera in cambio le stesse attenzioni di amore (v. 35b)

v. 36: Il v. 36 serve da conclusione alla serie degli aforismi precedenti. Si tratta di
un’esortazione generale, ben radicata nella tradizione sapienziale biblica e di tutto I’An-
tico Vicino Oriente:

36In tutto quanto fai, ricordati della tua fine (Cahdrir)

Il verbo shz ¢ utilizzato ancora da Ben Sira in 5,15 e 49,4b. In questo verso, il suo
significato ¢ volutamente ambiguo, potendo significare sia la «corruzione» della tomba
sia la «corruzione» etica. In effetti, entrambi i significati sono attestati. Nel prologo del
racconto del diluvio, il verbo §hr indica la situazione di corruzione di tutta la terra (Gn
6,11-12). In altri passi — ad esempio in Sal 16,10 —, $hz indica la corruzione della morte
o la fossa: ki l0°-ta“dzob napsi 15761 10°-titten hdsid°ka lir’6t Sahat «perché non abbandonerai
la mia vita negli inferi, né lascerai che il tuo fedele veda la corruzione/fossa». In Sir 28,6
Ben Sira torna a utilizzare il sintagma «ricorda la fine»; in quel passo, il parallelo ¢ «ri-
corda la morte e la corruzione/fossan:’

wijodnTe 74 oyata kai madoar éxydpaivwv,
katadPopav kai Favatov, kal éupeve évrolals.

Ricorda la fine e smetti di odiare,
ricorda corruzione e morte, € persevera nei comandamenti.

4+ AMBROSIUS AURELIUS, Opere esegetiche 6: Ela e il digiuno, Naboth, Tobia, Introduzione, traduzione e
note a cura di F. GORI (Opera Omnia di S. Ambrogio 6), Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova Editrice,
Milano — Roma 1985, pp. 102-103.

5 Purtroppo manca ’ebraico di questa sezione.



E ’ammonimento sapienziale che Qohelet (12,1) aveva messo a conclusione della sua
riflessione sull’enigma dell’essere nel mondo e nel tempo. L’invito a gioire di quanto
Dio semina nella nostra vita non deve far dimenticare che essa ¢ un dono di cui non
possiamo disporre «da padroni»:

Ricordati del tuo Creatore® nei giorni della tua giovinezza,
prima che vengano i giorni tristi e giungano gli anni di cui dovrai dire:
«Non ci provo alcun gusto» ...

SALMO: Sal 127(128),1-5

E un salmo sapienziale: 'uomo che venera JHWH e obbedisce ai suoi comandamenti
¢ retribuito con una vita felice e una famiglia prospera. Il salmo forma un dittico con il
Sal 126(127) ed esprime con toni molto delicati il senso della benedizione familiare.

Nel corso della liturgia nuziale ebraica, gli sposi, i loro genitori e il rabbino si pongono
sotto la huppah «tenda», a modo di baldacchino. Il rabbino prende un calice di vino e
recita la benedizione. Gli sposi bevono dal calice e quindi lo sposo mette ’anello al dito
indice della mano destra della sposa pronunciando la formula:

«Tu mi sei consacrata per mezzo di questo anello
secondo la legge di Mosé e di Israele».

L’atto ¢ unilaterale. Di seguito, lo sposo consegna alla sposa la k‘zubbah «il contratto
matrimoniale» e la celebrazione prosegue con i nissii’in, le sette benedizioni recitate dal
rabbino e dagli altri invitati. Gli sposi bevono nuovamente dal calice.

Alla fine gli sposi, accompagnati dal rabbino e dai genitori, si avvicinano allo °arén
«armadio», in cui sono contenuti i rotoli della 76rah. Durante il piccolo corteo, il cantore
intona il Salmo 127:

La tua sposa come vite feconda nell’intimita della tua casa;
i tuoi figli come virgulti d’ulivo intorno alla tua mensa.

I genitori pongono la mano destra sul capo degli sposi e li benedicono. Lo °arén viene
aperto e dinanzi ai rotoli della 7érah il rabbino copre con il suo zallit (manto della pre-
ghiera) il capo degli sposi, pronunciando la benedizione.

R Vita e benedizione sulla casa che teme il Signore.

Beato chi teme il Signore

e cammina nelle sue vie.

Della fatica delle tue mani ti nutrirai,

sarai felice e avrai ogni bene. R

3 La tua sposa come vite feconda
nell’intimita della tua casa;
1 tuoi figli come virgulti d’ulivo

611 TM ha il problematico #z°kor *et-bér’éka, che molti critici propongono di correggere in #iz°kor *et-bor'ka,
forma in cui si avrebbe ’ambiguita fatale tra «l creatore» (b6r°ka) e «la fossa» (bér*ka). Non ritengo valida
I’ambiguita e spiego la strana scrittura dell’ebraico una forma per facilitare la lettura quando il testo era
solo consonantico ’t-bwr’jk.



intorno alla tua mensa. R

4 Ecco com’e benedetto 'uomo che teme il Signore.
5 Tibenedica il Signore da Sion.

Possa tu vedere il bene di Gerusalemme

tutti i giorni della tua vita! R

EPISTOLA: Col 3,12-21

La lettera ai Colossesi puo essere suddivisa in quattro principali sezioni, piu un’ap-

pendice di carattere tipicamente epistolare:

a)
b)
¢)
)

In particolare, qui interessa guardare alla quarta sezione, in quanto da essa ¢ tratta la

il fondamento del vangelo (1,1-14)

la supremazia di Cristo (1,15-23)

la sequela fedele di Cristo (1,24 — 2,23)

la vita in Cristo (3,1 — 4,6)

+ appendice epistolare: 1 collaboratori dell’apostolo (4,7-18)

pericope liturgica. Essa si articola in tre quadri:

a. 1 principi basilari della vita di risorti in Cristo (3,1-4)
b. abbandono del peccato e dedizione alle virtu (3,5-17)
c. nuove relazioni rafforzate e nuova vita in Cristo (3,18 — 4,6)

> Scelti da Dio, santi e amati, rivestitevi dunque di sentimenti di tene-
rezza, di bonta, di umilta, di mansuetudine, di magnanimita, > soppor-
tandovi a vicenda e perdonandovi gli uni gli altri, se qualcuno avesse di
che lamentarsi nei riguardi di un altro.

Come il Signore vi ha perdonato, cosi fate anche voi.

" Ma sopra tutte queste cose rivestitevi della carita, che le unisce in
modo perfetto. “ E la pace di Cristo regni nei vostri cuori, perché ad essa
siete stati chiamati in un solo corpo. E rendete grazie! *° La parola di Cri-
sto abiti tra voi nella sua ricchezza. Con ogni sapienza istruitevi € ammo-
nitevi a vicenda con salmi, inni e canti ispirati, con gratitudine, cantando
a Dio nei vostri cuori. 7 E qualunque cosa facciate, in parole e in opere,
tutto avvenga nel nome del Signore Gesu, rendendo grazie per mezzo di
lui a Dio Padre.

" Voi, mogli, state sottomesse ai mariti, come conviene nel Signore.
Voi, mariti, amate le vostre mogli e non trattatele con durezza.
**Voi, figli, obbedite ai genitori in tutto; cio ¢ gradito al Signore.
*Voi, padri, non esasperate i vostri figli, perché non si scoraggino.

vv. 12-17: Il centro dell’esortazione e dei nuovi rapporti che vengono a crearsi in Cristo
¢ il riferimento a Cristo Gesu. Il battesimo rende i credenti éxAexTol Feod «eletti di Dio»
(cf Rom 8,33): la santita della loro vita deriva da Cristo e I’amore con cui sono stati
amati diventa la stella polare del loro agire nelle relazioni vicendevoli. Coloro che hanno




sperimentato I’aydmn «<amore» di Dio non possono non rispondere a quella chiamata se
non con lo stesso amore.

In Col 3,5 e 3,8 si sono lette due liste composte ciascuna con cinque vizi da vincere:
«Fate morire dunque cio che appartiene alla terra: impurita, immoralita, passioni, desi-
deri cattivi e quella cupidigia che ¢ idolatria» (v. §); «gettate via anche voi tutte queste
cose: ira, animosita, cattiveria, insulti e discorsi osceni, che escono dalla vostra bocca»
(v. 8). Ora invece, nel v. 12, vi € una lista di atteggiamenti positivi di cui rivestirsi come
«persone rinnovate dall’amore»: «rivestitevi di sentimenti di tenerezza (ocmAdyyva
olkTippov: Rm 12,1; 2 Cor 1,3), di bonta (ypnorérys: Rm 2,4; 11,225 Ef 2,7; Tit 3,4), di
umilta (ramewodppocivyy: Fil 2,8), di mansuetudine (mpatiryra: 2 Cor 10,1), di magna-
nimita (uakpodvuiav: Rm 2,45 9,22...)». Ma, soprattutto a caratterizzare lo stile dei rap-
porti vi sia il perdono vicendevole che deriva dall’essere stati perdonati in Cristo: «come
il Signore vi ha perdonato, cosi fate anche voi». E, come sintesi di tutto, ’amore: «sopra
tutte queste cose rivestitevi della carita, che le unisce in modo perfetto». Tutto questo ¢
frutto dello Spirito, che plasma una nuova umanita nella carne e nel sangue di ciascuno.
Proprio da qui nasce I’esigenza etica e lo stile di agire rinnovare di compiere tutto év
ovéuart kvplov Inocod, edyapioTodvres 7® Pe® marpl 6 adTov «nel nome del Signore
Gesu, ringraziando Dio Padre per mezzo suo» (v. 17).

Questo stile nasce da una dimestichezza e da una quotidiana frequentazione della
parola di Cristo (v. 16: 6 Adyos 100 XpioTov évowkeitw év Dulv mlovaiws «la parola di
Cristo abiti tra voi con abbondanza’») e deve rifluire nelle relazioni quotidiane, cosi come
sono presentate nella sezione seguente (Col 3,18 — 4,6).

vv. 18-21: Le relazioni tra moglie e marito (vv. 18-19), tra figli e genitori (vv. 20-21)
sono riscritte con la stessa modalita. L.a novita non sta in atteggiamenti richiesti, ma nel
fatto che gli atteggiamenti richiesti debbano essere vissuti «nel Signore».

Le mogli stiano sottomesse ai mariti (¢ il comportamento sociale comune), ma come
si conviene al Signore (questa ¢ la novita portata da Cristo). D’altra parte, 1 mariti amino
le proprie e non le trattino con durezza, perché anche qui deve giungere lo stile di amore
del discepolo di Cristo.

Cosi pure, seguendo il comandamento gia presente nel Decalogo, i figli obbediscano
ai loro genitori (¢ il comportamento sociale comune), ma nello stile dell’agdpe cristiana
(To070 yap €ddpeaTdy éoTw év kupiw). A loro volta, i padri trattino i figli senza esasperarli
e senza scoraggiarli (questa ¢ la novita portata da Cristo).

VANGELO: Lc 2,22-33

Nel dittico creato da Luca (capp. 1-2) tra Giovanni Battista e Gesu,® ampio € lo spazio
narrativo dato alla circoncisione del primo, mentre la fanciullezza ¢ sintetizzata in una
breve nota:

Il bambino cresceva e si fortificava nello spirito. Visse in regioni deserte fino al giorno della
sua manifestazione a Israele (L.c 1,80).

Al contrario, alla circoncisione di Gesu ¢ dedicato un solo versetto (L.c 2,21), ma
molto ampi sono gli squarci narrativi per la sua infanzia: la presentazione al tempio

7 Oppure: «nella sua ricchezzan.
8 Si veda quanto si ¢ detto nella VI Domenica di Avvento, introducendo il passo dell’Annunciazione.



(2,22-40), che comprende anche I’incontro con Simeone (2,25-35) e la profetessa Anna
(2,36-38), la prima Pasqua con Gesu che si ferma a discutere con i dottori del tempio
(2,41-50) e la sintesi della vita trascorsa a Nazaret (2,51-52).

*> Quando furono compiuti i1 giorni della loro purificazione rituale, se-
condo la legge di Mose¢, portarono il bambino a Gerusalemme per pre-
sentarlo al Signore, ** come ¢ scritto nella Legge del Signore: «Ogni ma-
schio primogenito sara sacro al Signore», **e per offrire in sacrificio «una
coppia di tortore o due giovani colombi», come prescrive la Legge del
Signore.

*Ora a Gerusalemme c’era un uomo di nome Simeone, uomo giusto
e pio, che aspettava la consolazione d’Israele, e lo Spirito Santo era su di
lui. *° Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non avrebbe visto la
morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. *” Mosso dallo Spi-
rito, si reco al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesu
per fare cio che la Legge prescriveva a suo riguardo, >® anch’egli lo accolse
tra le braccia e benedisse Dio, dicendo:

— 2% Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo

vada in pace, secondo la tua parola,

3°perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza,

3 preparata da te davanti a tutti 1 popoli:

32 ]uce per rivelarti alle genti

e gloria del tuo popolo, Israele.

311 padre e la madre di Gesu si stupivano delle cose che si dicevano di
lui.

34 Stmeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse:

— Ecco, egli é qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come segno
di contraddizione; e anche a te una spada trafiggera I’anima, affinché siano
svelati 1 pensiert di molti cuori.

La lettura liturgica ci presenta ’inizio del racconto della presentazione al tempio (vv.
22-24) e buona parte dell’incontro con Simeone (vv. 25-33). E problematica I’esclusione
dei vv. 34-35, le parole di Simeone a Maria: essi avrebbero avuto un ottimo inquadra-
mento nella festa della S. Famiglia e avrebbero arricchito un’importante riflessione non
solo mariologica, ma anche psicologica a riguardo dei rapporti materno-filiali.

vv. 22=-24: Il v. 21 (circoncisione di Gesu e imposizione del nome) fa da versetto-ponte
verso le manifestazioni di Gesu nel tempio di Gerusalemme, che ¢ il denominatore co-
mune dei racconti di Lc 2,22-50. La prima manifestazione ¢ collocata al momento della
sua presentazione e del suo riscatto secondo la 76rah di Es 13,1. 11-13, e viene svolta a
due livelli: a Simeone, di cui si ricorda un cantico e un oracolo che riguarda Maria; e ad
Anna, la «profetessa», che «si mise a lodare Dio e parlava del bambino a quanti aspetta-
vano la redenzione di Gerusalemme» (L.c 2,38). LLa seconda manifestazione ¢ collocata
al momento del bar-miswah di Gesu, quindi ormai dodicenne, nella cornice di un pelle-
grinaggio a Gerusalemme per la pasqua. E abbastanza evidente che molti particolari



narrativi alludano all’infanzia di Samuele (1 Sam 1-2) e si presentino quasi riscrittura di
quelle pagine.

La presentazione al tempio nei vv. 22-24 collega due eventi dell’infanzia di Gesu: la
purificazione di Maria, quaranta giorni dopo il parto (Lc 2,22a. 24) e il riscatto di Gesu
primogenito, un mese dopo la sua nascita (LL.c 2,22b. 23). Bisogna dire che non vi ¢
traccia di alcun obbligo di presentare al tempio il primogenito per il riscatto in alcuna
legislazione, nemmeno nella Misnah. Questo forse ¢ dovuto alla poca pratica di Luca
delle leggi giudaiche.

Si parla della loro (adT@v) purificazione: essa deve riferirsi a Maria e Giuseppe, i sog-
getti della frase. Ma gia Origene, e dopo di lui molti altri padri, pensavano alla purifica-
zione di «Maria e Gesw». Si ¢ invece rimandati alla LLegge mosaica (di essa si parla ben
quattro volte in questi versetti: vv. 23. 24. 27 ¢ 29). E la legge di Lv 12,2-8 ¢ molto
precisa al riguardo:

Se una donna sara rimasta incinta e dara alla luce un maschio, sara impura per sette giorni;
sara impura come nel tempo delle sue mestruazioni.

L’ottavo giorno si circoncidera il prepuzio del bambino. Poi ella restera ancora trentatré
giorni a purificarsi dal suo sangue; non tocchera alcuna cosa santa e non entrera nel santuario,
finché non siano compiuti i giorni della sua purificazione. Ma se partorisce una femmina sara
impura due settimane come durante le sue mestruazioni; restera sessantasei giorni a purifi-
carsi del suo sangue.

Quando i giorni della sua purificazione per un figlio o per una figlia saranno compiuti, por-
tera al sacerdote all’ingresso della tenda del convegno un agnello di un anno come olocausto
e un colombo o una tortora in sacrificio per il peccato. Il sacerdote li offrira davanti al Signore
e fara il rito espiatorio per lei; ella sara purificata dal flusso del suo sangue. Questa ¢ la legge
che riguarda la donna, quando partorisce un maschio o una femmina. Se non ha mezzi per
offrire un agnello, prendera due tortore o due colombi: uno per I’olocausto e I’altro per il
sacrificio per il peccato. Il sacerdote compira il rito espiatorio per lei ed ella sara pura (Lv
12,2-8).

Quanto all’infanzia di Samuele, la presentazione di LLuca potrebbe essere considerata
una riscrittura di 1 Sam 1,22-24. Il fatto che Maria offra una coppia di colombi e di
tortore € un particolare da non trascurare: con esso L.uca vuole ricordare la poverta dei
genitori di Gesu, che non erano in grado di offrire un agnello per I’olocausto.

La scena globalmente sottolinea il carattere della famiglia di Nazaret, povera di mezzi
ma ricca di pretas giudaica: Maria e Giuseppe custodiscono con molta attenzione tutti i
precetti della Legge Mosaica, stanno ad essa sottomessi (cf vv. 23. 24. 27 ¢ 29). L’inizio
della salvezza passa attraverso [’obbedienza alla T6rah e la quotidianita vissuta della fa-
miglia di Nazaret.

vv. 25-33: Dal v. 25 entra in scena Simeone. Se la sua figura ritrascrive quella del sacer-
dote Eli nei racconti di Samuele, il suo nome i rimanda al grande sommo sacerdote
Simeone II (cf Sir 50,1-21), intrecciandosi per antitesi con il sacerdote Zaccaria, padre
del Battista. Se la grandezza di Giovanni ¢ stata cantata da Zaccaria nel Benedictus, la
grandezza di Gesu ¢ qui cantata da Simeone nel suo Nunc dimattis. Tuttavia il parallelo
con Zaccaria ¢ eccedente: non vi ¢ solo il cantico (vv. 29-32), ma anche un oracolo
indirizzato a Maria (vv. 34-35).

La descrizione di Simeone mette in luce anzitutto la sua pietas giudaica: egli non ¢
solo 8ikatos kal edAaPis «giusto e devotor, ma anche € mpoodexduevos mapdkAnow Tod
TopaniA, kai mvedua fv dywov én’ adrdy «uno che attende la consolazione di Israele e su



cui vi ¢ lo Spirito santo». Da una parte, ¢ dunque I’adempimento delle parole profetiche
della seconda parte del libro di Isaia (cfIs 52,9); dall’altra, egli ¢ un anticipo di quei doni
che lo Spirito del Risorto suscitera nella comunita dei discepoli. E dunque il vero Israele
che riconosce il compimento del mistero di Dio in Gesu: prende nelle sue mani il bimbo
Gesu, staccandolo dal grembo di Maria e le parole del suo cantico ne danno testimo-
nianza.

1l «Nunc dimittis»

Si potrebbe avanzare I’ipotesi che questo cantico sia servito nella prima comunita
giudeo-cristiana come risposta di fede di fronte alla morte di qualche suo membro,
quando ancora era forte I’attesa dell’immediato ritorno del Cristo nella gloria (cf1 e 2
Tessalonicesi). La suggestione, in sé molto bella, non puod che rimanere un’ipotesi.

La struttura retorica € molto semplice. Vi & un’affermazione (v. 29), cui segue imme-
diatamente la motivazione (v. 30), specificata da una relativa (v. 31) e da una frase attri-
butiva in parallelo (v. 32).

La riuscita poetica di questo piccolo gioiello sta nella coerenza simbolica dell’insieme,
che ¢ la vera struttura di profondita poetica:

= dliberare dalla schiavitii» — 7oV 80DAdY oov — 8éomota
amoddew «l tuo servo» «o0 padrone»
= «morire» (= «chiudere gli occhi»)
| & elpryy «in pace» !

87 €ldov of ddpdaAuol pov
«poiché i miei occhi videro»
70 cwTNpPLdY cov,
«la tua salvezzay,
'
o Wrolpnacas katd mpdowmov TAVTWY TOV Aadv
«che hai preparato davanti a tutti i popoli»

Pds
«uce»
€ls amoxdAvfy édvédw
«per la rivelazione dei popoli»
'
kal 86Eav
«e gloria»

Aaol cou’lopanA
«del tuo popolo Israele»

Simeone puo «essere congedato» dal padrone come buon schiavo che ha finito il suo
lavoro: deomérys (ambiguita tra «padrone» e «signore»: cf 2 Tim 2,215 1 Pt 2,18). Nei
LXX, JHWH ¢ Kyrios in quanto ¢ anche 7&v mavtwv deomdrys «signore di tutte le coser;
tuttavia il titolo ricorre di rado nei LXX, perché Kyrios (= JHWH) contiene gia la notazione
di una «potenza» che non ¢ mai astratta, ma sempre storica. Nel NT, invece, decmdérns
assume molte volte il senso di «padrone», in antitesi a schiavo, la stessa dialettica riferita
alla relazione di Simeone con il suo Dio (in Giuda 4 e 2 Pt 2,1 il titolo ¢ riferito a Gesu
stesso).

év elprivy «in pace»: riconduce il campo semantico di dmoAdew a quello di «morire» (cf
Gn 15,15), campo semantico che ¢ evocato da quel vov «ora», un avverbio enfatico posto

I0



subito all’inizio del cantico, che rimanda chiaramente alle parole di Giacobbe in Gn
46,30: «Ora posso anche morire, dopo aver visto la tua faccia, perché sei ancora vivo».

Morire ¢ «chiudere gli occhi»: ora posso anche chiudere gli occhi, perché essi hanno
visto la tua salvezza. Il vocabolo cw77pidv ricorre 4X nel NT ( 3% in Luca): oltre al
presente passo, il vocabolo crea la grande inclusione tra Lc 3,6 e At 28,28. In entrambi
1 passi ¢ citazione (o allusione) di Is 40,5, una sezione isaiana molto citata in questo
breve inno. «Vedere con i propri occhi» ¢ un simbolo di compimento (cf Lx 10,23-24).
Simeone puo andarsene in pace perché ha finito il suo compito, ma soprattutto perché
Dio ha compiuto la salvezza secondo la sua parola (kara 76 prjud oov).

La salvezza operata da Dio ¢ luce e gloria. «LLuce» non ¢ mai attributo diretto di Dio
nel’AT: ¢ il suo manifestarsi che si fa luce (cf Is 60,1-3). E un motivo che si aggiunge
alla rilettura dei testi deuteroisaiani gia notati (cf anche Is 49,6; 46,13; 24,6). Il paralle-
lismo con 84¢a sostiene ’idea dell’opera di salvezza come di un’irradiazione dello splen-
dore divino in azione.

Il v. 32 manifesta un certo universalismo, che ¢ tuttavia ancora pienamente centrato
su Gerusalemme (cf Sal 98,3; Bar 4,24): «uce» e «gloria» sono rivelazione per tutti i
popoli, ma a partire dal centro che rimane il popolo di Israecle. Luca attribuisce una
visione universalistica a Simeone, anticipando la maturazione di Pietro e soprattutto la
missione di Paolo, che saranno non senza grandi tensioni e terremoti. Anche qui forse
abbiamo un’altra spiegazione del nome Simeone. Sara infatti Simon Pietro a parlare in
At 15,14, dicendo:

Dio ha visitato i Gentili per scegliersi fra di essi un popolo che portasse il suo nome.

I gentili sono diventati anch’essi Aads «popolo [santo]», affermazione con cui Luca
anticipa gli effetti dell’evento di Cristo (cf Ef 2,14-16).

(Sarebbe importante leggere di seguito la seconda parola di Simeone, quella riferita a
Maria e al suo futuro di «Madre del dolore», quel ruolo che riscrive la figura di Anna, la
madre di Samuele).

PER LA NOSTRA VITA

I. I contrasti che attraversano il Vangelo di Luca, e in modo sconcertante il Cantico
di Simeone, appaiono trasparenti e vivi solo in una lettura continua della Scrittura. E in
questo esercizio che impariamo a comprendere simultaneamente I’architettura e I’acuto
particolare, la trama profetica e la novita che prorompe dalle parole che ascoltiamo e
leggiamo.

La liturgia ¢ come una scheggia, ma la radice?

L’ascolto ¢ una tappa, ma la “compagnia” fedele della Parola di vita?

Simeone, il Vecchio che prende tra le braccia il Nuovo. Lo Spirito Santo era su di lui,
mosso dallo Spirito... Il Primo Testamento abbraccia il Vangelo di Gesu, lo riconosce
come “consolazione”.

Attendeva Simeone questo tempo e canta e profetizza. L’inizio e il compimento. La
novita del Vangelo ha la sua radice nel Primo Testamento.

La consolazione e il dramma racchiuso nella missione di Gesu. Nella sua vecchiaia
noi leggiamo, con gli occhi della fede, tutte le promesse di Dio, giunte a incarnarsi in
questo bambino. Sara il servo fedele, luce delle nazioni, per tutta I’'umanita. Un punto

II



di svolta della storia, preannunciato dal vecchio Simeone, per I’azione dello Spirito
Santo.

Ci insegna la Liturgia delle Ore, la sera, a congedarci dalla laboriosita della giornata,
dalle fatiche e dalle gioie, per entrare nel sonno, con le parole di questo Cantico, prefi-
gurazione di un congedo piu radicale a cui addestrarci, non senza fedelta e fiducia nelle
promesse realizzate in Cristo Gesu.

Sotto il segno della smentita agli occhi umani.

La sua mangiatoia, rammentava Luca, tracciava la linea di un sepolcro e la madre,
con bende che avevano la figura del sudario...

Aspettava, Simeone, “uomo giusto e pio” la consolazione.

Come riconoscerla, confessarla e darne lode?®

2. L’elezione resta fragile, condizionata come nei primi tempi. Resta, infatti, legata,
ieri come domani, all’ascolto della parola di Vita, al compimento quotidiano della vo-
lonta di Dio rivelato nella Bibbia.*

3. Nunc dimittis

Nella nascita di Gesu a Betlemme si manifesta un legame con la famiglia di Davide e
con la promessa messianica. LLa nascita in una stalla fa vedere come Gesu condivide con
noi poverta, la mancanza di aiuto, tutti gli aspetti della condizione umana. Invece, at-
traverso la sua presentazione al tempio viene messa in rilievo la sua appartenenza a Dio.

Simeone non esprime nessun particolare riguardo alla salvezza che Dio dona per
mezzo di questo bambino. Sa che si tratta della salvezza di Dio e che questo fatto €
decisivo. Sa anche che questa salvezza ¢ destinata a raggiungere non solo Israele, ma
tutti i popoli. La luce risplende per essi, che vengono tratti fuori dalle tenebre. [...]

La luce che ¢ apparsa con Gesu deve continuamente affermarsi. Per mezzo di essa
Israele viene glorificato, viene introdotto nella sfera della gloria di Dio, la quale ¢ deter-
minata dall’atteggiamento, dalla potenza e dalla misericordia di Dio. Isracle conosce il
vero Dio. Ma per mezzo di Gesu questa conoscenza di Dio riceve il suo significato pro-
fondo. Gesu porta Israele a una vicinanza inaudita e definitiva con Dio."

4. Il vecchio Simeone attende, ma non attende per se stesso. Aspetta infatti la con-
solazione (paraklésis) d’Israele. La consolazione ¢ collegata alla speranza, cioé a una
realta caratterizzata inscindibilmente dall’esistenza di una presenza e di un’assenza. Il
Vangelo di Luca contiene una maledizione riservata ai ricchi in quanto essi hanno gia
ricevuto la loro consolazione (cf Lc 6,24); per loro la presenza non si congiunge a un’as-
senza, a una mancanza. Nulla hanno da attendere, nulla in cui sperare. [...]

«Perché 1 miei occhi hanno visto la tua salvezza» (LL.c 2,30). Cosi parla colui che, dopo
aver atteso la consolazione d’Israele (Lc 2,25; cf Is 40,15 31,2), tiene ora fra le braccia il
bimbo Gesu da lui indicato come posto per la rovina e la risurrezione di molti in Israele
e segno di contraddizione perché siano svelati i pensieri di molti cuori (cf Lc 2,34). «LLa

° F. CECCHETTO, Testi inediti.

1o C. VIGEE, Alle porte del silenzio. Scrittura e Rivelazione nella tradizione ebraica, Traduzione e presentazione
di O. D1 GRAZIA (Letteratura Biblica 13), Paoline Editoriale Libri, Milano 2003, p. 182.

" K. STOCK, Gestut, la bonta di Dio. Il messaggio di Luca (Bibbia e Preghiera 10), Edizioni Apostolato della
Preghiera, Roma 1991, pp. 36-38.

I2



tua salvezza» ¢ la salvezza donata da Dio al suo popolo. Eppure, se si guarda alla figura
di Simeone, che regge sulle proprie braccia il bimbo tanto atteso, come ad un’immagine
forte di accoglimento di quanto viene da Dio, ci si puo arditamente chiedere se questa
salvezza, in un certo senso, sia una salvezza del Signore, non solo perché da lui compiuta,
ma anche perché ¢ come se fosse lui stesso a venir “salvato” da quell’accoglimento
giunto dopo tanto aspettare.’

5. La fede, secondo San Paolo, ¢ «visione delle cose che non si vedono». Essa tra-
scende ’ordine delle necessita. «Beati coloro che non hanno veduto e hanno creduto»
significa: coloro che hanno creduto senza esservi obbligati, forzati, costretti. [...]

Se Dio ¢ il solo argomento della sua [= dell’uomo] esistenza, questo significa che la
fede non s’inventa, ma ¢ un dono , e I'uomo deve testimoniare di questa natura regale,
gratuita della sua fede; la fede ¢ data a tutti perché Dio operi la sua parusia in ogni anima
umana.”

6. La crisi attuale della fede nella cristianita, da cui siamo costantemente sollecitati
ci porta a constatare che forse all’interno della nostra chiesa pellegrinante, delle nostre
comunita ecclesiali, continua il processo di cecita che aveva colpito una parte del primo
Israele. L’autosufficienza puo ancora essere il nostro peccato. [...]

Possiamo essere molto bravi a custodire il tesoro delle Scritture sante, il tesoro dei
nostri riti liturgici, la profondita delle nostre teologie, essere gelosi delle nostre “sedi
primaziali”, ma purtroppo rimanere chiusi dinanzi all’amore di Dio che si dona in Cristo.
Perché questo amore possa essere ricevuto, € richiesta come unica condizione la poverta
della Vergine Madre, o la docilita dei Magi alla chiamata, o la disponibilita alla Parola
del vecchio Simeone o della vedova Anna.™

7. “Tu set la mia luce”

Vi sono tanti modi per dire al Signore questa parola. Vi sono dei modi in cui tutto
sembra cosi luminoso nel Signore, nel messaggio del Signore. Sembra cosi chiaro che la
fede € una prospettiva sulle cose, cosi solida e profonda che, quando si confronta con le
altre prospettive dimostra quasi spontaneamente la sua superiorita.

E vi sono dei momenti in cui si capisce che il Signore ¢ la luce, perché qualcosa appare
dentro le tenebre. Come per gli Israeliti, quando camminavano sulla strada per la quale
il Signore li chiamava, ed era notte, ed era il mare, ed era il deserto: e il Signore,
nell’oscurita, era come una colonna di fuoco che faceva luce e dava coraggio per il cam-
mino (cf Es 13-14).

E vi sono dei momenti in cui il Signore appare come luce per il bisogno che ne ab-
biamo: perché I’esperienza immediata ¢ soltanto quella dell’oscurita, quella di non aver
luce, dell’aver bisogno di luce.

Allora si puo dire al Signore: “Tu sei la mia luce”, come chi ¢ in attesa, come chi ¢
sicuro che la luce verra, ma intanto ¢ nella mancanza di luce. Ma, paradossalmente la
mancanza di luce, anziché angosciare o turbare, solleva tutte le forze della speranza,

2 P. STEFANI, Sia santificato il tuo nome, in E. BIANCHI - L.. CREMASCHI - R. D’ESTE (a cura di), Letture
per ogni giorno, ElleDiCi, Leumann TO 1980, pp. 627-628.

3 P. EVDOKIMOV, Le eta della vita spirituale, Il Mulino, Bologna 1968, p. 45.

4 B. CALATI, Conoscere il cuore di Dio. Omelie per ’anno hiturgico, Introduzione di P. STEFANI (Quaderni di
Camaldoli 11), EDB, Bologna 2001, pp. 37-38.

I3



dell’attesa e fa dire: “Signore, tu sei la mia luce. Capisco che sei la mia luce, perché sono
nelle tenebre”. Sembra paradossale, ma puo succedere anche cosi.

“Tu set la mia attesa™

Simeone e Anna sono ’espressione di questa attesa, di questa lunga attesa, di questa
lunga pazienza. E poi il Signore in tante maniere puo presentarsi a noi cosi. Vi sono
momenti in cui il Signore sembra essere li, quasi a portata di mano, e vi sono i momenti
in cui il Signore fa pazientare.

Ma anche noi facciamo “pazientare” il Signore. Anche il Signore ha tanta pazienza:
Aspetta 1 momenti giusti, aspetta i tempi, ci incontra la dove neppure sospettiamo ci si
possa trovare.

Pero ¢ anche vero che il Signore tante volte ci fa pazientare. Come Simeone. Ci fa
pazientare, forse, tutta una vita, tutti questi lunghi anni, in attesa di vederlo, di incon-
trarlo.

Ela lunga attesa dei nostri Padri, da Abramo in su. E Pattesa di Mosé, che si avvicina
al roveto ardente e vorrebbe vedere il Signore e, invece, “sente” soltanto la sua voce,
deve aspettare ancora (cf Es 3).

Finalmente, nel Signore Gesu Cristo, il Signore si fa “vedere”: nel senso che un’esi-
stenza umana, un volto umano, una personalita umana diventano come il “luogo”, la
mediazione della visione di Dio.

“Twu set 1l mio incontro”

Questo mistero non ¢ soltanto il mistero dell’attesa, ma la festa dell’incontro. Dob-
biamo vivere in questa speranza. E quando diciamo al Signore nella notte: “Tu sei la
mia luce”, perché, paradossalmente il buio ci fa dire questo, anche quando sembra che
1 nostri desideri vengano come disancorati e perdano la loro forza, questo non rimane
perennemente interlocutorio.

Qualche volta, in maniera profonda, pur non visibile e sensibile, il Signore ci da il
senso che egli ¢ il nostro “incontro”: perché ci sorregge, perché ci da una pace, una
tranquillita; perché ci da una speranza.

In ogni caso la nostra vita ¢ fatta per ’incontro. Come per Simeone ¢ Anna. Pensia-
molo per noi.”

8. Canto di Stmeone

Signore, 1 giacinti romani fioriscono nei vasi

E il sole dell’inverno s’insinua sui colli di neve:

La stagione ostinata si sofferma.

La mia vita ¢ leggera, in attesa del vento di morte
Come una piuma sul dorso della mano.

La polvere nel sole e la memoria negli angolizzzzzz
Attendono il vento che gela verso zzz

Fuggendo i volti stranieri e le spade straniere.

Prima che venga il tempo delle corde, delle sferze e dei lamenti
Concedi a noi la tua pace.
Prima delle stazioni della montagna di desolazione,

'S G. MOIOLI, Il mistero di Maria (Contemplatio), Glossa, Milano 1990, pp. 86-90.

14



Prima dell’ora certa del dolore materno,

Ora in questa stagione di nascita e di morte,

Possa il Figliuolo, il Verbo non pronunciante e ancora impronunciato,
Accordare la consolazione d’Israele

A un uomo di ottant’anni e che non ha domani.

Secondo la tua parola

Ti loderanno e soffriranno a ogni generazione,

Con gloria e derisione,

Luce su luce, salendo la scala dei santi.

Non per me il martirio, ’estasi del pensiero e della preghiera,
Non per la visione estrema.

Concedi a me la tua pace.

(E una spada trafiggera il tuo cuore,

Anche il tuo).

Sono stanco della mia vita e della vita di quelli che verranno.
Muoio della mia morte e della morte di quelli che verranno.
Che il tuo servo si parta

Dopo aver visto la tua salvezza.™

10 TH.S. ELIOT, Opere [1904-1939], Volume 1, a cura di R. SANESI (Classici Bompiani), RCS Libri, Milano
1992, *2005, pp. 873 e 875.

I5



