
 1 

Letture domenicali 
Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo 

SECONDA DOMENICA DOPO L’EPIFANIA 

“LE NOZZE DI CANA” 

Nel Quarto Vangelo, l’acqua cambiata in vino a Cana apre la rivelazione del Figlio 

Unigenito, “esegesi” del Dio invisibile (cf Gv 1,18). Egli dapprima si svela nel Libro dei 

segni (Gv 1,19 – 12,50) in una sequenza di sette segni: le nozze di Cana (2,1-11), la gua-

rigione del figlio dell’ufficiale regio, sempre a Cana (4,46-54), la guarigione del paralitico 

presso la piscina di Bethesda (5,1-15), la moltiplicazione dei pani e dei pesci in Galilea 

(6,1-15), l’attraversamento del Mare di Galilea (6,16-21), la guarigione del cieco dalla 

nascita a Gerusalemme (cap. 9) e la risurrezione di Lazzaro a Betania (cap. 11). In verità, 

già il primo “segno” è un anticipo, a motivo di diversi elementi simbolici, del momento 

culminante del Libro della gloria (Gv 13,1 – 20,31), l’ora della croce gloriosa, quando il 

Figlio «consegna lo Spirito» (19,30) e, per il colpo di lancia di uno dei soldati al suo 

costato, «subito ne esce sangue e acqua» (19,34).  

L’apostolo Giovanni stesso esplicita che il Figlio di Dio «è colui che è venuto con 

acqua e sangue, Gesù Cristo; non con l’acqua soltanto, ma con l’acqua e con il sangue. 

Ed è lo Spirito che dà testimonianza, perché lo Spirito è la verità. Poiché tre sono quelli 

che danno testimonianza: lo Spirito, l’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi»  (1 

Gv 5,6-8).  

L’acqua, che è simbolo dello Spirito (cf Gv 3,5; 4,1-42; 7,37-39), sgorga anche dalla 

roccia per dissetare i figli di Israele durante il cammino del deserto (cf Lettura). È infatti 

la forza dello Spirito che rende possibile il compimento della nuova alleanza profetica, 

con la realizzazione piena della promessa della Tôrāh e con la presenza rinnovata di Dio 

in mezzo al suo popolo, fattosi «carne e sangue» per portare a piena dignità quell’umanità 

che si scopre solo «polvere e cenere» (Gn 18,27; Gb 42,6).  

Quella stessa acqua è Cristo: «[…] I nostri padri furono tutti sotto la nube, tutti at-

traversarono il mare, tutti furono battezzati in rapporto a Mosè nella nube e nel mare, 

tutti mangiarono lo stesso cibo spirituale, tutti bevvero la stessa bevanda spirituale: be-

vevano infatti da una roccia spirituale che li accompagnava, e quella roccia era il Cristo» 

(1 Cor 10,1-4). Nel segno di Cana, Gesù eleva il dono dell’acqua della purificazione, le 

cui giare giacciono a terra vuote, al dono superlativo del vino messianico – nel linguaggio 

giovanneo quel superlativo sarebbe da tradurre ἀληθινός «vero» – simbolo anch’esso 

della pienezza dello Spirito. 

E noi, pellegrinanti nel deserto come i nostri padri, siamo condotti dallo Spirito a 

scoprire quale sia il cammino che ci fa approdare alla terra della promessa ovvero alla 

condizione gloriosa di figli, cui siamo chiamati in Cristo Gesù. Durante questo cammino 

lo Spirito diventa la nostra voce, il nostro maestro interiore, perché noi nemmeno sa-

premmo che cosa sia meglio chiedere per noi stessi (cf Epistola), ma «colui che scruta i 

cuori sa che cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo i disegni 

di Dio» (Rm 8,27). 



 2 

LETTURA: Nm 20,2. 6-13 

Il Libro dei Numeri può essere articolato in tre sezioni principali sulla base della di-

slocazione geografica della narrazione: a) presso il Sinai (Nm 1,1 – 10,10); b) nel deserto 

(Nm 10,11 – 22,1), cui si aggancia il ciclo narrativo di Balaq e Bil‘am (22,2 – 24,25); 

c) presso l’altopiano di Mo’ab (Nm 25,1 – 36,13).  

La sezione centrale è costruita narrativamente in con struttura simmetrica: 

A - Il cammino dal Sinai a Paran (10,11-12,16) 

   B - Missione degli esploratori e incredulità d’Israele (cc. 13-14) 

      C - Altre norme cultuali (c. 15) 

         D - La rivolta di Core, Datan e Abiram (16,1-17,26) 

         D' - Il sacerdozio aronnita (17,27-18,32) 

      C' - Rituale ordalico e di purificazione (c. 19) 

   B' - Incredulità di Mosè e Aronne (c. 20) 

A' - Alle soglie della terra (21,1-22,1) 

Da questa struttura simmetrica emerge che la scena dell’acqua dalla roccia sta in po-

sizione speculare all’incredulità di Israele dopo la missione degli esploratori (Nm 13-14): 

la costante di questi episodi sta nell’invito a leggere quanto accade come evento che 

necessita di occhi credenti per poter essere compreso.  

Inoltre, bisogna ricordare che il medesimo episodio dell’acqua dalla roccia è già nar-

rato in Es 17. È un’altra importante simmetria narrativa che dipende dalla struttura ge-

nerale della tôrāh: come infatti vi è il cammino nel deserto dal Mare di Suf sino al Sinai 

(Es 16-18), con le scene narrative di manna, quaglie, acqua dalla roccia e istituzione dei 

giudici, così vi è la ripresa del cammino nel deserto dal Sinai a Mo’ab (Nm 10,11 – 22,1), 

con le stesse scene narrative di manna, quaglie, acqua dalla roccia e istituzione dei pro-

feti. 

1 Tutta la comunità dei figli di Israele arrivò al deserto di Sin il primo mese, e il 

popolo si fermò a Qadeš. Qui morì e fu sepolta Maria. 
2 Mancava l’acqua per la comunità: ci fu un assembramento contro Mosè 

e contro Aronne. 3 Il popolo ebbe una lite con Mosè:  

– Magari fossimo morti quando morirono i nostri fratelli davanti ad ✨! 4 Perché 

avete condotto l’assemblea di ✨ in questo deserto per far morire noi e il nostro 

bestiame? 5E perché ci avete fatto uscire dall’Egitto per condurci in questo luogo 

inospitale? Non è un luogo dove si possa seminare, non ci sono fichi, non vigne, 

non melograni, e non c’è acqua da bere. 

6 Allora Mosè e Aronne si allontanarono dall’assemblea per recarsi all’in-

gresso della tenda del convegno; si prostrarono con la faccia a terra e la 

gloria di ✨ apparve loro. 7 ✨ parlò a Mosè:  

– 8 Prendi il bastone; tu e tuo fratello Aronne convocate la comunità e par-

late alla roccia sotto i loro occhi, ed essa darà la sua acqua; tu farai uscire 

per loro l’acqua dalla roccia e darai da bere alla comunità e al loro bestiame.  
9 Mosè dunque prese il bastone che era davanti ad ✨, come ✨ gli 

aveva ordinato. 10 Mosè e Aronne radunarono l’assemblea davanti alla roccia 

e Mosè disse loro:  



 3 

– Ascoltate, o ribelli: forse che noi potremo far uscire acqua da questa roc-

cia?  
11 Mosè alzò la mano, percosse la roccia con il bastone due volte e ne uscì 

acqua in abbondanza; ne bevvero la comunità e il bestiame. 
12 Ma ✨ disse a Mosè e ad Aronne:  

– Poiché non avete creduto in me, in modo che manifestassi la mia santità 

agli occhi dei figli di Israele, voi non introdurrete quest’assemblea nella terra 

che io le do.  

13 Queste sono le acque di Meriba, dove i figli di Israele litigarono con 

✨, e dove egli si dimostrò santo (qādôš) in mezzo a loro. 

La scena di Nm 20,1-13 inizia con un versetto che presenta la comunità dei figli di 

Israele al suo arrivo a Qādēš, ed esplicitamente si fa menzione della morte di Miriam (cf 

Nm 12). È importante questo ricordo, perché il presente episodio porterà l’attenzione 

sull’incredulità di Mosè e di Aronne, spiegando così come mai proprio loro, i capi del 

popolo uscito dall’Egitto, non siano potuti entrare nella terra della promessa. Tutta utta 

la generazione uscita dall’Egitto, eccetto Giosuè e Kaleb, muore nel deserto: anche Mi-

riam apparteneva a quella generazione incredula e doveva sparire nel deserto, tanto più 

che Nm 12 aveva ricordato specificamente una sua ribellione contro Mosè e quindi con-

tro ✨ stesso, il Dio liberatore dell’esodo. 

Dopo il primo versetto, vi è la protesta, tipica di tutti i racconti del deserto: Israele 

non capisce il senso della durezza di questo cammino di liberazione e sogna di poter 

tornare in Egitto (vv. 2-5). La lettura liturgica sintetizza questo momento, facendoci 

leggere soltanto il v. 2, che spiega la necessità dell’acqua (cf, in salto allegorico, il «non 

hanno più vino» del racconto evangelico). 

A seguito di questa ribellione, Mosè e Aronne si fanno intercessori presso ✨ (v. 6). 

Non è ricordata esplicitamente la loro supplica, perché già più volte nei racconti prece-

denti si era data voce alla preghiera di Mosè. Il racconto parallelo di Es 17 ha invece una 

breve preghiera di Mosè: «Mosè invocò l’aiuto di ✨ dicendo: “Che farò io per questo 

popolo? Ancora un poco e mi lapideranno…”» (Es 17,4). All’intercessione segue subito 

la risposta di ✨ (vv. 7-8). 

Da ultimo, nei vers. 9-13, accanto al fatto che Mosè esegue l’ordine di ✨, vi è l’in-

sinuazione del motivo della sua incredulità in quanto è stato eseguito e la spiegazione 

del nome dato al luogo. Due le ragioni di incredulità che emergono: 

a) la domanda retorica di Mosè, che sembra affermativa, potrebbe essere intesa an-

che come un dubbio: «Forse che noi potremo far uscire acqua da questa roccia?»; 

b) altro segno di incredulità: percuotere la roccia con il bastone per due volte. 

Ad esplicitare la risposta incredula di Mosè e di Aronne sta la conclusione (v. 12), 

quando ✨ interviene di nuovo per sottolineare l’atteggiamento di sfiducia di Mosè e 

Aronne. La spiegazione del nome (v. 13), invece, fa riferimento solo a due nomi di questa 

località, che vengono fatte coincide, Meriba e Qādēš. 

vv. 1-5: È un tipico rîb del deserto. I ruoli sono sempre i medesimi: il popolo che non 

comprende, Mosè intercessore presso Dio e ✨ che mostra la sua pazienza davanti 

all’incomprensione di Israele. La “contestazione” parte da un dato di fatto precedente. 

I due interlocutori, Israele e Mosè, sono già legati da un patto, che è iniziato con il 



 4 

cammino nel deserto. Mosè e Aronne avevano promesso al popolo un cammino che 

sarebbe approdato alla libertà. Ora invece, nel deserto, il popolo sperimento solo deso-

lazione, aridità e morte. Il popolo aveva avuto la promessa di una terra dove scorre latte 

e miele, e invece è costretto ad attraversare una terra ove non si può seminare, non ci 

sono fichi, né vigne né melograni né acque da bere. In questo modo il racconto esplicita 

narrativamente l’esperienza della fede: una promessa (ancora) aperta in una situazione 

che sembra però del tutto contradditoria rispetto alla parola della promessa. Se infatti 

leggiamo il racconto simbolicamente, si ha l’esperienza dell’umanità che cammina nella 

vita, con il forte significato della contrapposizione del rîb del popolo e la paura di Mosè 

e Aronne di mettersi in cattiva luce davanti al popolo, il che equivarrebbe a dire: Dio 

non è con noi. Importante è allora la preghiera che segue.  

vv. 6-8: Mosè e Aronne fanno la loro debita prostrazione, avvicinandosi al «santuario 

mobile» del deserto, con la faccia a terra. Seguendo la sensibilità sacerdotale, bisogna 

riconoscere che Dio è lì, nonostante tutto: egli rimane anche in quel momento ✨. 

Quanto al segno offerto, anche qui come nel caso della manna, delle quaglie e di tutti 

gli altri segni del deserto, il segno parte da un dato geologico. Nel deserto del Sinai la 

stratificazione delle rocce calcaree, forma talvolta degli strati impermeabili (chiamati 

qattar dai beduini di oggi), cioè delle specie di falde acquifere interne che possono dare 

ai piedi del monte un poco di acqua, nonostante la mancanza assoluta di sorgenti; la 

poca acqua piovana è così raccolta nel grembo della montagna ed è donata come “sor-

gente dalla roccia” ai piedi del monte. Certamente, come nel caso della manna, il segno 

è poca cosa: quell’acqua non servirebbe a dare da bere più che a una o due persone, 

perché è in quantità molto limitata. Ma il segno, traguardato dalla fede, diventa un anti-

cipo di quello che ✨ vuole fare per il suo popolo, uomini e bestie. 

vv. 9-11. 12-13: 

In particolare, nel racconto di Nm 20, è messa in risalto la spiritualità della roccia.  

La roccia è presentata come un soggetto: Mose deve presentarsi davanti alla roccia, e 

davanti alla roccia deve parlare alla comunità. Quanto Paolo esplicita nella lettura tipo-

logica di 1 Cor 10,4 dicendo che quella roccia è Cristo, dà l’esatta interpretazione e parte 

dall’interpretazione dell’evento come è offerto in Nm 20, dove la roccia è descritta quale 

presenza di ✨. In tanti passi biblici, di carattere poetico, ✨ è detto «roccia». Ad esem-

pio, in Sal 19,3 oppure nell’antichissimo inno di Dt 32: ✨ è la roccia, come simbolo di 

realtà personale, non soltanto come strumento dal quale Dio fa sgorgare la sua acqua, 

ma simbolo stesso di Dio. Ciò è ben visibile nel confronto dei due testi di Esodo e di 

Numeri: mentre in Es 17 la roccia è presentata semplicemente come il luogo dove av-

viene il segno, in Nm 20 si sottolinea la spiritualità della roccia: «Mosè e Aronne convo-

carono la comunità davanti alla roccia» (v. 10). 

La roccia non può che essere simbolo di Dio stesso. Ciò è legato al ricordo di un’an-

tica tradizione ebraica secondo cui l’acqua che scaturiva dalla roccia ha accompagnato i 

figli di Israele fino all’arrivo in Canaan. La tradizione giudaica successiva parla di questa 

acqua che si fermava quando essi si fermavano e che si muoveva quando essi si muove-

vano. È la tradizione cui allude Paolo in 1 Cor 10. 

Che tali tradizioni siano una interpretazione in linea con il testo di Nm 20 sembra 

confermato anche dal particolare che si tratta di una roccia che dà la propria acqua – non 

l’acqua di Dio: così almeno dice il testo ebraico, al v. 8: non è più dunque la roccia in 



 5 

sé che è al centro dell’episodio, ma è Dio che attraverso la roccia si rende presente al 

suo popolo. 

Mosè, tuttavia, non parla alla roccia: convoca sì la comunità davanti alla roccia, ma 

poi fa un discorso che non esprime fiducia. Questo potrebbe essere il primo motivo di 

incredulità: «Forse che noi potremo far uscire acqua da questa roccia?». Probabilmente 

così intende la tradizione ad essa collegata: l’incredulità di Mosè sarebbe dovuta al fatto 

di non scoprire la presenza di ✨ in quella roccia, oppure - altro motivo di incredulità 

– potrebbe essere: percuotere la roccia due volte, e quindi non fidarsi della Parola di Dio. 

Tutto questo è detto in maniera molto sfumata, quasi che da una parte si vogliano 

scusare Mosè e Aronne che ormai sono divenuti nella tradizione sacerdotale il profeta 

per eccellenza e il sacerdote per eccellenza; dall’altra parte, pero, si mostra anche il mo-

tivo della loro colpevolezza e si giustifica come mai non erano entrati nella terra. 

Il racconto si chiude con la specificazione dei nomi (v. 13): le acque sono chiamate di 

Merivà ovvero mê rîb = «le acque del rîb, «le acque della contesa»; e il luogo qādēš (barnēaʿ), 

spiegato come luogo in cui ✨ si è dimostrato qādôš = «santo». Manca l’altro nome che 

invece compare in Es 17: massāʾ = «prova», perché in Nm 20 non si mette tanto alla 

prova ✨, ma si provoca la sua santità. L’elemento della prova sta soprattutto nel rac-

conto di Es 17. 

SALMO: Sal 94 (95), 1-1. 6-9 

℟ Noi crediamo, Signore, alla tua parola.  

Venite, cantiamo ad ✨, 

acclamiamo alla roccia della nostra salvezza. 

Accostiamoci a lui per rendergli grazie, 

a lui acclamiamo con canti di gioia.    ℟ 

Entrate: prostrati, adoriamo, 

in ginocchio davanti ad ✨ che ci ha fatto. 

È lui il nostro Dio e noi il popolo del suo pascolo, 

il gregge che egli conduce.     ℟ 

Se ascoltaste oggi la sua voce! 

«Non indurite il cuore come a Meriba,  

come nel giorno di Massa nel deserto, 

dove mi tentarono i vostri padri: 

mi misero alla prova pur avendo visto le mie opere.  ℟ 

EPISTOLA: Rm 8,22-27 

Il capitolo 8 della Lettera ai Romani è davvero uno dei vertici teologici e spirituali del 

NT. Dopo aver esposto il tema della seconda parte della lettera in 5,1-11, Paolo si è 

soffermato sulla singolarità della mediazione di Cristo, che con il suo δικαίωμα «atto di 

condono» ha introdotto nel mondo la «grazia» e la «vita» (χάρις e ζωή). Giunti a quel 

punto, si potrebbe insinuare una facile obiezione che porterebbe a stravolgere il pensiero 



 6 

di Paolo: se il peccato era un preludio alla grazia, «pecchiamo allora, così che possa 

abbondare la grazia» (cf 6,1). E ancora una seconda obiezione: se la Tôrāh doveva servire 

solo per dare coscienza del peccato, allora noi – non essendo più sotto la Tôrāh – siamo 

liberi di commettere peccati, perché senza più alcuna legge.  

Ma qual è allora la funzione della Tôrāh per uno che crede in Cristo? c’è ancora una 

Tôrāh per lui?  

Ecco così introdotto lo sviluppo dei capp. 6-8. Vi sono anzitutto tre ampie sezioni che 

introducono il vertice tematico del cap. 8, il cui titolo più adeguato potrebbe sarebbe 

«Essere condotti dalla legge che è lo Spirito»: 

i. Rm 6,1-14: con-morire con Cristo è morire al peccato e vivere per Dio 

ii. Rm 6,15 – 7,6: dalla schiavitù del peccato al servizio della giustizia 

iii. Rm 7,7-25: analisi esistenziale (a partire dall’esperienza esodica) 

Il cap. 8 si lascia a sua volta suddividere facilmente in tre sezioni. Fino al v. 13, prevale 

il contrasto σάρξ ≠ πνεῦμα «carne ≠ spirito», sviluppato a diversi livelli di significato. Dal 

v. 14 al v. 30, invece, sono prevalenti (e mai prima presenti) i campi semantici della 

«filiazione», della «speranza» e della «gloria». 

Comune a queste due prime sezioni è il ricorrente vocabolo πνεῦμα «spirito», che è il 

baricentro di Rm 8. Il v. 31 dà inizio a uno stilema retorico che cambia il tono della 

pagina, perché si passa da un registro didattico dimostrativo a una elevata tonalità innica. 

Quindi avremmo la seguente suddivisione: 

i. Rm 8,1-13:   la nuova Tôrāh che è lo Spirito 

ii.  Rm 8,14-30:  lo Spirito e la speranza 

iii. Rm 8,31-39:  il fondamento dell’amore di Dio 

Il passo odierno si colloca nella seconda sezione, costruita con una struttura estetica 

e logica molto frequente nelle lettere paoline, in cui la parte iniziale e finale si richiamano, 

lasciando al centro lo sviluppo più importante dell’argomentazione (A-B-A').  

Le due parti in parallelo stanno nei vv. 14-18 e 26-30, scandite in tre tappe: 

a) lo Spirito viene in aiuto al credente nella sua preghiera e nel suo “grido”: 

abbà, padre (vv. 14-15 e 26-27);  

b) lo Spirito ci rende figli nel Figlio Gesù, ci dona la υἱοθεσία, noi siamo generati 

da Dio (vv. 16-17) per essere conformi all’immagine del suo Figlio (vv. 28-

29); 

c) il terzo movimento apre gli orizzonti alla vita futura: in virtù di questa eredità 

filiale noi siamo chiamati alla pienezza della gloria (v. 18 e v. 30).  

Con il v. 18 si è concluso lo sviluppo precedente (vv. 14-18), mentre i vv. 19-25 co-

stituiscono l’argomentazione centrale della seconda sezione del capitolo (Rm 8,14-30), 

cui seguono poi i vv. 26-27 che il soccorso dello Spirito per la preghiera del credente. 

 

19 Infatti, il desiderio della creazione aspetta la rivelazione dei figli di Dio. 20 La 

creazione è stata sì sottoposta alla caducità – non da se stessa, ma a causa di colui 

che l’ha sottoposta – nella speranza 21 però che anche la stessa creazione sarà libe-

rata dalla schiavitù della corruzione in vista della libertà della gloria dei figli di 

Dio. 22 Noi sappiamo, infatti, che tutta la creazione geme e soffre le doglie 

del parto fino ad ora; 23 non solo questo, però. Anche noi, possedendo le 

primizie dello Spirito, gemiamo in noi stessi aspettando la filiazione, la 



 7 

liberazione del nostro corpo. 24 Noi difatti fummo salvati a modo di spe-

ranza: ora l’oggetto sperato, se è già visto, non è più speranza; infatti, ciò 

che uno già vede, come potrebbe sperarlo? 25 Però, se speriamo ciò che non 

vediamo, con perseveranza [lo] attendiamo. 

26 Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza; 

non sappiamo infatti come pregare in modo conveniente, ma lo Spirito 

stesso intercede con gemiti inesprimibili; 27 e colui che scruta i cuori sa che 

cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo i disegni 

di Dio. 

vv. 22-25: Nella parte centrale della sezione (Rm 8,19-25) il pensiero procede con un 

duplice movimento:  

a) vv. 19-22: «la creazione» (κτίσις si trova nei vv. 19. 20. 21 e 22; poi ritornerà solo 

nel v. 39, ma nel senso di «creatura»); 

b) vv. 23-25: «noi» (è il soggetto dei vv. 23-25). 

Questo duplice movimento, quasi dia-sistolico, è creato da un triplice passaggio ar-

gomentativo simmetrico: 

A. v. 19: il desiderio della creazione che attende la rivelazione dei figli di Dio 

 B. v. 20: prende un nome preciso: ἐλπίς «speranza» 

 C. vv. 21-22: il contenuto di tale speranza consiste nell’essere liberata dalla schia-

vitù della corruzione per la libertà della gloria dei figli di Dio. 

Da qui inizia il movimento simmetrico: 

 C'. v. 23: noi pure gemiamo nell’attesa della ἀπολύτρωσις «liberazione» del nostro 

corpo che è il compimento ultimo della filiazione; 

 B'. v. 24: per ora però viviamo questa realtà di salvezza solo al modo della speranza 

(ἐλπίς si trova ben 4 volte nel v. 24) 

A'. v. 25: questa costanza porta a vivere in un’attesa paziente. 

Vorrei sviluppare due temi portanti per questa parte centrale, con alcune relazioni 

che riprendono i vv. 14-18 e anticipano i vv. 26-30. Sono due temi importanti anche per 

illustrare il senso della chiamata che Dio rivolge a tutta l’umanità perché corrisponda al 

suo disegno d’amore: 1) la tipologia esodica; 2) la speranza, virtù del cammino. 

1. La tipologia esodica 

Vi sono molti vocaboli che richiamano direttamente l’esodo: Spirito, figli di Dio, eredi, 

condurre, servizio, liberazione… 

a) δουλεία «schiavitù» / ἀπολύτρωσις «liberazione» 

Paolo parla due volte in questi versetti di δουλεία «schiavitù» (vv. 15 e 21), vocabolo 

che nei LXX traduce l’ebraico ʿăbôdāh, termine tecnico per indicare nell’Esodo la schia-

vitù di faraone e il servizio per ✨ (cf Es 6,6; 14,5…). Per Paolo è già uno schema 

simbolico per parlare della schiavitù al peccato e delle sue conseguenze, come per la 

teologia esodica la schiavitù a Faraone era divenuta il tipo per ogni altra schiavitù. 

Quanto ai temi della redenzione (v. 23) e della salvezza (v. 24), anch’essi sono dive-

nuti ormai termini tecnici per parlare non solo della liberazione esodica, ma anche della 



 8 

liberazione dall’esilio (cf Es 6,5-7). Il tema dell’«essere liberati» (ἐλευθερωθήσεται, v. 21) 

ha invece origine in ambito sociale e si applica soprattutto alla liberazione degli schiavi. 

Dio è soggetto di questo verbo solo in 2 Mac 1,27 (cf con Neh 1,10, in cui vi è il verbo 

parallelo λατροῦν). Paolo lo usa solitamente in senso profano e quando l’applica alla 

liberazione dal peccato, è sempre in concomitanza con il tema della δουλεία «schiavitù», 

spesso – come nel nostro caso – in parallelo con ἀπολύτρωσις «liberazione». Già il 

Giudaismo aveva collegato la nozione di libertà con la liberazione esodica (cf 2 Mac 1,27) 

e con il dono della legge sinaitica. 

b) ἄγειν «condurre, (al passivo) essere condotti» 

Anche questo verbo, con i suoi composti ἐξάγειν «uscire» e εἰσάγειν «entrare, 

condurre», è diventato un vocabolo tecnico per parlare dell’esodo. Il movimento esodico 

non è solo un «far uscire» e un «far entrare», ma anche un condurre lungo la strada del 

deserto (cf Sal 77,21; 78,52-54; Es 13,21; 15,22; Dt 8,2; 29,4; 32,12…). 

Quando, nei LXX, ἄγειν è usato in modo assoluto, senza indicare il luogo ove Dio 

conduce, è sempre per indicare il cammino del deserto o il nuovo esodo del Secondo-

Isaia (Es 15,13; Is 48,15; Sap 14,3). Ugualmente, nel presente contesto, il verbo è usato 

in modo assoluto, ma si sta parlando di un’altra terra della promessa. Di più, il cammino 

nel deserto indica tutte le premure con cui Dio viene incontro al suo popolo: si 

comprende allora il parallelo tra il v. 14 e il verbo συναντιλαμβάνεται «viene in soccorso», 

applicato al commino del nuovo deserto da percorrere. 

c) υἱοί / τέκνα θεοῦ «figli di Dio» e κληρονόμοι «eredi» 

Più di una volta il tema è messo in relazione con l’elezione e l’alleanza (cf Lv 9,9-13; 

Dt 14,1-2; si veda anche l’ordine ricevuto da Mosè in Es 4,22-23 e soprattutto i testi di 

Os 11,1-4; Dt 32,5-6. 18; anche Ger 3,19 collega direttamente il tema della filiazione con 

quello dell’eredità). 

Sono molti i testi che uniscono la tematica del «condurre» con quella della filiazione 

(cf Dt 8,2. 5; 32,6. 12; Ger 3,14. 19; 31,8. 9…). Con una differenza: in Paolo il verbo è 

al passivo. La differenza si spiega col fatto che in Paolo l’attenzione è centrata sul 

credente che deve lasciarsi guidare dallo Spirito, con una concezione della filiazione 

dinamico-esistenziale.  

d) lo Spirito, guida del cammino 

Nei testi esodici citati, è normalmente Dio il soggetto che guida. Ma nel salmo di lode 

di Is 63,7 – 64,11, in cui si ritrovano molti dei temi ricordati per questo passo di Rm 8, 

vi è un elemento nuovo e interessante: è lo Spirito di ✨ a condurre Israele al riposo (Is 

63,14), uno Spirito ormai interiorizzato (Is 63,11b). Ancora una volta si è quindi rinviati 

a una tipologia esodica, in questo caso una rilettura profetica di essa, composta nei primi 

decenni dopo il ritorno dall’esilio. 

Si tratta di una rilettura del nostro momento escatologico con la tipologia esodica, un 

itinerario che va dal cammino del deserto sino all’approdo nella terra della promessa, 

che nel passo di Rm 8 diventa la gloria, la pienezza della redenzione del nostro corpo. 

In questo modo, trova il suo luogo e la sua conferma di contesto esodico anche il tema 

della nuova legge che è lo Spirito (Rm 8,2-4), la legge della nuova alleanza. Si potrebbe 

unire ulteriormente il tema della nuova legge che è lo Spirito e quello della filiazione 

citando un testo di Cantico Rabbāh (su Ct 8,2). Recita il testo: 



 9 

«Io ti condurrò nella casa di mia madre» vale a dire il Sinai. Rabbi Berakia chiese: «Perché il 

Sinai si chiama “casa di mia madre”?». «Perché là i figli di Israele divennero figli neonati». 

2. La speranza, virtù del cammino 

In questo cammino verso la gloria, siamo invitati ad armarci di speranza, attendendo 

con pazienza il compimento di quella υἱοθεσία «filiazione» e di quella liberazione che è 

solo iniziata in noi. In questo cammino noi abbiamo solo la ἀπαρχὴ τοῦ πνεύματος «la 

primizia della Spirito»: un ἀρραβῶν «pegno» (cf 2 Cor 1,22; 5,5; Ef 1,14), un anticipo di 

quella che sarà la gloria definitiva. Anche questo genitivo va inteso in senso esplicativo: 

la caparra è lo Spirito stesso, che permette di gridare Abbà! Padre (v. 15) a colui che ci 

guida sostenendo il nostro cammino con il suo aiuto (vv. 14 e 26) e apre la prospettiva 

futura della gloria, esprimendo questi gemiti (v. 26) che sono il segno di un anelito 

insaziabile. Siamo ancora nella sfera fisica (τὸ σῶμα ἡμῶν) e quindi partecipiamo alla 

vicenda di Cristo sul versante della sua passione e morte (v. 17: συμπάσχομεν).  

Ciò significa essere salvati «a modo di speranza». L’accento di questa frase cade 

certamente sul complemento τῇ ἐλπίδι «a modo di speranza» più che non sul verbo: è 

un dativo che potrebbe essere interpretato anche come dativo strumentale («con la 

speranza»), oppure un dativo di luogo («sul fondamento della speranza») o anche come 

un dativo di comodo («a patto che speriamo»). 

In questa situazione di non-visione della gloria, si inserisce l’altra virtù dell’attesa: la 

ὑπομονή che all’idea di speranza aggiunge la coloritura della «costanza (nella prova)» (cf 

Rm 5,3). Nel nostro cammino verso la gloria, tutta la creazione viene ad essere coinvolta 

con lo stesso desiderio di attesa: la ἀποκαραδοκία, che letteralmente significa «tirar fuori 

il collo» (per vedere se arriva qualcuno), che si trova anche in Fil 1,20, esprime bene 

questa tensione della creazione verso la gloria (cf il midrāš di Sap 10-19, in cui tutta la 

creazione partecipa alla rilettura dell’episodio esodico) 

Come il peccato dell’umanità (cf Gn 1-11) aveva infranto ogni rapporto di pace 

all’interno della creazione, introducendo nel mondo la schiavitù della φθορά 

«corruzione», così anch’essa un giorno parteciperà della redenzione piena dei figli di Dio, 

introdotta nel mondo dall’Uomo nuovo, Cristo Gesù. È un’affermazione di 

cristocentrismo, attuato mediante il ricorso dello schema apocalittico dei «cieli nuovi e 

terra nuova» (Is 65,17; 66,22; ripreso da Ap 21,1; 2 Pt 3,13) e all’immaginazione 

grandiosa di questa partizione cosmica, che secondo l’apocalittica e la tradizione 

enochica era la fase necessaria perché nascesse l’epoca messianica (cf Is 26,17; 66,7-8). 

Concludo, con due schegge di Paul Claudel: «Tutta la sofferenza che c’è in questo 

mondo non è il dolore dell’agonia, è quella del parto».1 E ancora: «Dio non è venuto per 

sopprimere la sofferenza. Egli non è venuto neanche per spiegarla, ma è venuto per 

riempirla della Sua presenza».2 

vv. 26-27: È ancora lo Spirito che viene in aiuto alla nostra preghiera. Paolo dice che lo 

Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza: nel presente contesto, significa la nostra 

mancanza di intelligenza nella vita spirituale, cioè nella preghiera. In effetti, la preghiera 

è il punto portante della vita spirituale: non sappiamo che cosa significhi pregare! Pen-

siamo a quante metafore “pericolose” utilizziamo per parlare della preghiera (basti 

 
1 P. CLAUDEL, Conversations dans le Loir-et-Cher, Gallimard, Paris 1935, p. 225.  
2 P. CLAUDEL, Positions et propositions (Œuvres Complètes 15), Gallimard, Paris 1959, p. 305. 



 10 

pensare a quella della preghiera come “colloquio con Dio”…). Solo l’aiuto dello Spirito 

ci fa comprendere il significato della preghiera: è lo Spirito che intercede per noi «con 

gemiti inesprimibili» (στεναγμοῖς ἀλαλήτοις). Non bisogna cancellare dalla traduzione 

questa forte immagine, che avvicina la nostra preghiera a quella di Gesù nel Getsemani 

(cf Lc 22,44). Stiamo parlando dell’azione misteriosa dello Spirito in noi: guai a smus-

sare la difficoltà che il nostro linguaggio ha nell’esporre questo mistero! 

Sembra che il dialogo della preghiera avvenga tra lo Spirito di Dio e Dio stesso: è 

proprio quanto il “segno di Cana” esprime con il dialogo di Gesù e la Madre. Per questa 

ragione, questi versetti della lettera ai Romani sono forse lo sguardo più abissale che la 

Sacra Scrittura ci lascia a riguardo della preghiera: Dio sa che lo Spirito è colui che 

intercede per noi in armonia con la sua volontà. I nostri gemiti diventano il linguaggio 

dello Spirito che intercede a nostro favore. 

VANGELO: Gv 2,1-11 

Il “primo segno” ha grande rilievo nel Quarto Vangelo, anzitutto dal punto di vista 

cronologico, in quanto dà inizio al “sabato” in cui agisce il Figlio dell’Uomo. La 

struttura ebdomadaria ritorna per due volte, all’inizio e alla fine del vangelo, con una 

scansione troppo marcata per passare inosservata, anche se variamente interpretata dai 

commentatori. 

A partire dal giorno in cui Giovanni il Battista rende la sua testimonianza a Gesù (Gv 

1,19-28), si ha una prima sequenza di giorni: τῇ ἐπαύριον «il giorno dopo» (Gv 1,29. 35. 

43) e τῇ ἡμέρᾳ τῇ τρίτῃ «il terzo giorno» (Gv 2,1), ovvero il giorno sesto di questa prima 

settimana, che allude al giorno della creazione dell’uomo e della donna in Gn 1. Con la 

notazione di Gv 2,12, μετὰ τοῦτο «dopo questo», la sequenza sfocia in un voluto nascon-

dimento dei «giorni», eccetto le emergenze del «sabato» (Gv 5,9. 10. 16. 18; 7,22. 23(2×); 

9,14. 16). Il primo segno di Cana, si faccia bene attenzione, non è da collocare di sabato, 

bensì nel giorno sesto: il computo della sequenza raggiunge quindi il settimo giorno 

soltanto con i segni compiuti da Gesù dopo Cana. Da qui in avanti inizia la sequenza di 

segni che conducono il lettore a vivere il giorno del Figlio dell’Uomo sino al compimento 

della sua “ora”, preannunziata dalla sovrabbondante quantità e insuperata qualità di 

quel vino. Tuttavia, prima di andare oltre al «sabato», bisogna percorrere un’altra setti-

mana. 

Lo schema ebdomadario viene ripreso alla fine del Vangelo, quando si avvicina quella 

pasqua, che in Gv 12,1 non è più ricordata come «la pasqua dei Giudei». È la pasqua che 

cade in un «grande sabato» e sfocia al di là dei sabati. Quest’ultima settimana è segnalata 

in Gv 12,1 (πρὸ ἓξ ἡμερῶν τοῦ πάσχα) e ripresa poco dopo in Gv 12,12 (τῇ ἐπαύριον). 

In modo non preciso (πρὸ δὲ τῆς ἑορτῆς τοῦ πάσχα: Gv 13,1) è richiamata nel prologo 

degli eventi che dall’ultimo δεῖπνον «pasto» – che per il Quarto Vangelo non è cena 

pasquale – conducono sino all’ora della croce. In Gv 19,14 (cf anche 19,31 e 42), si 

ricorda che la crocifissione di Gesù sta avvenendo la vigilia di pasqua, che quell’anno a 

Gerusalemme cadeva in un sesto giorno: il giorno seguente – coincidente con la pasqua 

dei Giudei – era infatti un «grande sabato» (Gv 19,31). 

1 E il terzo giorno vi fu un matrimonio a Cana di Galilea e c’era anche la 

madre di Gesù. 2 Furono invitati alle nozze tanto Gesù come i suoi discepoli.  



 11 

3 Venuto a mancare il vino, la madre di Gesù gli dice: 

– Non hanno vino!  
4 E le dice Gesù:  

– Che ne viene a me e a te, donna? Non è ancora giunta la mia ora.  
5 Ma sua madre dice ai servitori:  

– Qualsiasi cosa vi dica, fatela! 
6 C’erano per terra sei giare di pietra per la purificazione dei Giudei, con-

tenenti ciascuna due o tre metrète.a 7 E Gesù dice loro:  

– Riempite d’acqua le giare.  

E le riempirono fino all’orlo. 8 Poi dice a loro:  

– Prendetele ora e portatene all’architriclino.  

E gliene portarono.  
9 Appena l’architriclino ebbe assaggiato l’acqua diventata vino, senza sa-

pere da dove venisse – ma ben lo sapevano i servitori che avevano preso 

l’acqua – l’architriclino chiama lo sposo 10 e gli dice:  

– Ogni persona serve il vino buono all’inizio e, quando si è bevuti, quello 

peggiore; tu hai conservato il vino buono fino ad ora!  
11 Gesù fece questo in Cana di Galilea come inizio dei segni e manifestò 

la sua gloria; e i suoi discepoli credettero in lui. 

La struttura della pagina è indotta dalle relazioni dei personaggi in scena, fra una 

breve ambientazione dell’evento (vv. 1-2) e la conclusione teologica del quadro (v. 11). 

Ciascun incontro, introduce i personaggi del quadro seguente: così il dialogo tra Gesù e 

sua madre introduce i servi; il dialogo tra Gesù e i servi introduce l’architriclino, il quale 

è il solo a riferire allo sposo. 

Ecco in sintesi la struttura del breve quadro narrativo: 

vv. 1-2: ambientazione dell’evento (tempo, luogo e circostanza) 

A. vv. 3-5: Gesù e sua madre ➱ i servi 

B. vv. 6-8: Gesù e i servi  ➱ l’architriclino 

C. vv. 9-10: l’architriclino e lo sposo 

v. 11:  il valore del “primo segno” 

vv. 1-2: Dopo l’allusione del segno del sandalo utilizzato dal Battista per annunciare lo 

sposo messianico, titolo che il Battista darà esplicitamente a Gesù in Gv 3,29-30, la circo-

stanza di un matrimonio assume immediatamente una valenza epifanica singolare.3 Il 

fatto che avvenga a Cana di Galilea non deve portare a fantasticare troppo: i dati minimi 

e importanti sono che quel matrimonio avviene in un paesino insignificante, almeno 

quanto Nazaret, e in una zona non rinomata per vigneti e vino. Cana è anche il punto 

di partenza della predicazione e dell’attività di Gesù con il popolo, secondo Gv 4,46. 

 
a Una metrèta equivale a 38,88 litri. 
3 Si veda in particolare il commentario di J. MATEOS - J. BARRETO, in collaborazione con E. HURTADO - 

Á.C. URBÁN FERNÁNDEZ - J. RIUS CAMPS, Il vangelo di Giovanni; Analisi linguistica e commento esegetico, 

Traduzione di T. TOSATTI, Revisione redazionale di A. DAL BIANCO (Lettura del Nuovo Testamento 4), 

Cittadella Editrice, Assisi 1982, pp. 129-147 (da leggersi tuttavia cum grano salis, soprattutto per quanto 

riguarda la relazione di Gesù con il giudaismo). 



 12 

La notazione del «terzo giorno» è importante per il computo della settimana con cui 

inizia il Quarto Vangelo. Con il segno di Cana, si è al giorno sesto, il giorno della crea-

zione dell’umanità in quanto maschio e femmina. Questo evento avviene dunque 

quando inizia la rivelazione del Figlio d’Adamo, che attraverserà un lungo sabato sino 

al cap. 11. In effetti, molti dei segni seguenti si svolgeranno proprio di sabato e altre 

notazioni riguardanti i giorni della settimana sono volutamente trascurate. 

La presentazione della Madre di Gesù senza ricordarne il nome è un primo rimando 

a Gv 19,25-27 (cf anche Gv 6,42). La figura importante della Madre nel quadro narra-

tivo seguente avrà bisogno di una spiegazione circa il suo valore simbolico, anche perché 

la presenza di Gesù non è strettamente legata alla presenza di sua Madre. È solo una 

presenza concomitante con un Gesù che per la prima volta è presentato come un mae-

stro, che si presenta ufficialmente portando con sé un gruppo di discepoli. È vero che 

nei passi precedenti erano stati presentati diversi personaggi che sarebbero diventati poi 

suoi discepoli, ma era un incontro quasi individuale con ciascuno di loro. Qui Gesù 

entra in scena con un gruppo di discepoli. 

vv. 3-5: Il vino in un pranzo di nozze è l’elemento necessario per la festa. Ma queste 

nozze sembrano fermarsi perché non hanno più vino. È un elemento simbolico impor-

tante, come il freddo dell’inverno di Gerusalemme in Gv 10,22-23. Il Cantico, del resto, 

inizia proprio mostrando il parallelo tra il vino e l’amore (Ct 1,2; e poi 7,10 e 8,2). L’an-

tica alleanza sinaitica, che avrebbe dovuto significare la gioia di conoscere quanto Dio 

vuole da Israele (cf Bar 4,4), sembra essere naufragata. In questa situazione di mancanza 

di vino-amore interviene la Madre. 

Una premessa, per non confondere una valenza simbolica come fosse un altro genere 

di allegoresi. Il valore simbolico di un evento non è allegoria, perché uno dei suoi signifi-

cati viene desunto dal retroterra biblico che dà spessore all’evento.  

Nel contesto dunque del matrimonio che si sta festeggiando, è importante anzitutto 

notare il fatto che la Madre non sia chiamata per nome, che non si rivolga a Gesù chia-

mandolo figlio, come Gesù non si rivolga a lei chiamandola madre. Si tratta dunque di 

un rapporto che vuole mettere in luce quella relazione che i figli d’Israele hanno vissuto 

nella fedeltà a Dio, sperando ancora nelle sue promesse (cf già Natanaele in Gv 1,47). 

Ella ha riconosciuto il Messia e la sua speranza è centrata su di lui. 

A una prima lettura, la risposta di Gesù sembra respingere ogni richiesta della Madre: 

«Che ne viene a me e a te, donna?» è un modismo semitico che potrebbe avere diversi 

significati. Nel contesto, il significato più ovvio sembra essere quello del disinteresse per 

i due interlocutori in gioco, nel senso: «Che ne viene a noi?».  

Questo sta a dire il relativo disinteresse per quanto è avvenuto della prima alleanza 

sinaitica: l’opera di Gesù non è vincolata al passato, ma al dono dello Spirito, che sarà 

consegnato nell’ora della croce. Dunque, il «vero» Israele rappresentato dalla Madre si 

accorge della sua condizione di insufficienza, ma non è in grado di prevedere come e 

quando sarà dato di ricevere lo Spirito, se non a partire da quanto stabilito dal Padre. 

La condizione è di mettersi a completa disposizione del Messia, per comprendere che 

cosa questi può dare al «vero» Israele. Nelle parole della Madre ai servitori vi è una diretta 

citazione di Es 24,3 e 7 (cf anche Es 19,8), perché è la parola del Messia ad esprimere 

come sarà l’adempimento della prima alleanza. 



 13 

vv. 6-8: Le giare sono rovesciate a terra. Esse sarebbero dovute essere piene di acqua 

per la purificazione; e invece erano vuote. Avrebbero potuto contenere dai 77 ai 117 litri 

d’acqua ciascuna; e invece erano vuote. Erano di pietra, come le tavole della prima legge: 

vi è bisogno dello Spirito per dare vita alla prima alleanza e per fare in modo che davvero 

si dia la purificazione interiore (cf soprattutto Ger 31,31-34 ed Ez 36,24-28). Di più, si 

dice che siano sei le giare: è l’incompiutezza che anela alla pienezza del sette, anzi al 

superamento escatologico dell’otto, che si darà soltanto dopo la risurrezione. È la prima 

alleanza che – nonostante la santità della Tôrāh – non riesce a portare Israele al compi-

mento di quanto essa rivela: manca quel vino-amore che porta la legge non solo ad essere 

un comandamento scritto su tavole di pietra, ma – molto di più – ad essere una legge 

viva, trascritta in ogni atto di vita sulle tavole del cuore. «Vino nuovo in otri nuovi» (cf 

Mc 2,22 e parr.). 

ʿābad «servire» è il termine tecnico in Deuteronomio per indicare il rapporto di al-

leanza tra il partner minore Israele e il suo Dio ✨. I «servitori» dunque eseguono l’or-

dine di Gesù, che li mette nella condizione di capire quanto vuote siano effettivamente 

le giare. Lo capiscono molto bene, perché le riempiono fino all’orlo.  

L’opera di Gesù non distrugge e non butta via quanto di bene Israele aveva costruito, 

ma viene in soccorso perché davvero possa compiersi la nuova alleanza, in cui non ci 

sarà più bisogno di istruirsi gli uni gli altri, perché il Maestro interiore che è lo Spirito 

scriverà la legge sulle tavole del cuore. 

vv. 9-10: L’ordine di Gesù di portare all’architriclino l’acqua cambiata in vino (v. 9) 

mette in luce che per riconoscere la novità della nuova alleanza bisogna sapere che quel 

vino proviene dall’azione di Gesù. Ciò che Gesù offre è la relazione nello Spirito e il 

dono di amore che proviene dalla croce. Cana infatti rilancia all’ora della croce: è in 

quell’ora che si manifesterà l’amore di Gesù sino all’estremo e a tutti sarà consegnato lo 

Spirito. Ecco il senso della nuova alleanza compiuta da Cristo Gesù.  

Il vino viene offerto all’architriclino che è la figura delle autorità giudaiche, in parti-

colare dei sacerdoti.4 Ma costoro non sanno riconoscere quel dono ultimo offerto da 

Dio perché davvero si possa adempiere la nuova alleanza nel suo Spirito. «Venne tra la 

sua gente, ma i suoi non l’accolsero» (Gv 1,11): è l’amara costatazione che sintetizza 

l’incomprensione dei capi di Gerusalemme. 

Il dolce rimprovero finale dell’architriclino allo sposo (v. 10) mette in luce che davvero 

si ha a che fare con un vino nuovo e che tale vino nuovo è migliore del precedente. Anche 

in questo passo è in gioco l’ironia di cui è disseminato il racconto giovanneo: quello che 

l’architriclino riceve senza comprendere è solo un primo assaggio di quanto avverrà al 

momento della croce, quando effettivamente si realizzerà la nuova alleanza e sarà con-

segnato lo Spirito.  

Per questo è possibile scorgere anche un’allusione al vino dell’eucaristia, che per Gio-

vanni sarà il modo di produrre nella carne e nel sangue dell’umano la vita piena della 

nuova alleanza: «chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita piena e io lo 

risusciterò nell’ultimo giorno» (Gv 6,54). 

v. 11: La conclusione è molto importante perché segnala che inizia una serie di segni, 

nel grande sabato del Figlio dell’Uomo. Ogni segno compiuto da Gesù sarà la 

 
4 Non è possibile non sentire l’analogia tra questo strano nome per indicare il capo-banchetto e il comune 

titolo del sommo sacerdote: ἀρχιτρίκλινος / ἀρχιερεὺς. 



 14 

manifestazione della sua gloria e l’invito a credere in Lui: tutto questo è iniziato a Cana, 

quando per la prima volta «manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui». 

Cana non è solo il primo dei segni operati da Gesù, ma anche il loro principio, il loro 

modello e la loro origine. Tutti i segni del Quarto Vangelo sono una manifestazione di 

quell’amore che raggiungerà il suo acme nell’«ora» della croce. 

PER LA NOSTRA VITA 

1. L’annuncio evangelico che risuona oggi nelle nostre chiese e nelle nostre comu-

nità, è non raramente languido e stereotipo, e la reazione degli ascoltatori è spesso l’an-

noiata sazietà delle cose troppe volte ascoltate. E questo è molto grave, perché se il Van-

gelo perde la sua nota di “lieta notizia” non è più Vangelo. Può succedere in diversi 

modi. […] 

In quest’ottica, la salvezza non è più grazia ma merito, non dono ma conquista. Non 

lieta notizia ma affanno. E non è tutto. Si priva l’annuncio cristiano del suo carattere 

“lieto”, anche quando lo si appiattisce sul buon senso dell’uomo, indebolendo la sua 

nativa paradossalità e la sua carica di rinnovamento: non più meraviglia e sorpresa, ma 

discorso scontato e prevedibile; non più novità che ribalta le vecchie strutture, ma quasi 

una ragione in più che le rafforza. […] 

Nei discorsi di addio dell’ultima cena leggiamo una delle più solenni affermazioni di 

Gesù su se stesso: «Io sono la via, la verità e la vita» (Gv 14,6). In questa affermazione è 

racchiusa l’essenza della lieta notizia. Nel Vangelo di Giovanni la verità è la rivelazione 

di Dio.5 

2. La donazione come atto e il dono come dinamica globale esigono la libertà: nel 

donatore come scelta di dare, nel donatario come consenso a ricevere. Così la libertà, 

per ambedue si fa gratuità. […] La gratuità è anzitutto la libertà del bene che si traduce 

nel dono. Poi è anche la qualità disinteressata degli atti e degli atteggiamenti: è il per-

nulla-in-cambio, che non deve essere confuso con il mero per-nulla, che trasformerebbe 

la gratuità in assurdità. Infine la gratuità è, per così dire, la misura della sua dismisura. 

[…] Ogni dono è un messaggio che configura o rigenera simbolicamente la relazione e 

le esistenze. Questo va inteso anzitutto nel senso che esso esprime il valore di legame.6 

3. Dalla rivelazione evangelica si può cogliere che Dio, in quanto Padre, non è inte-

ressato alla religione, ma desidera il compimento della filialità universale. Vuole quella 

rinascita dell’umanità che è il compimento della creazione grazie alla libera e amorevole 

adesione di ognuno alla condizione filiale divina incarnata in Gesù. Questa adesione non 

è una dichiarazione di principio, genera una vita nuova. La fede è fedele, se è feconda 

ed è tale non se dà luogo a forme religiose di esistenza, ma se dà alla luce nuova umanità. 

Qui la connotazione di “nuova” sarebbe travisata se fosse intesa come lo stato di vita di 

una porzione privilegiata di umanità separata da tutti gli altri. L’umanità è nuova se vive 

 
5 B. MAGGIONI, La pazienza del contadino. Note di cristianesimo per questo tempo (Paralleli), Vita e Pensiero, 

Milano 1996, pp. 35-37. 
6 R. MANCINI, L’uomo e la comunità (Sequela Oggi), Edizioni Qiqajon, Comunità di Bose - Magnano BI 

2004, pp. 65-67. 



 15 

dell’amore del Padre di Gesù . Nuova perché rinnovata rispetto a ogni vecchia compli-

cità con il male.7 

4. In ogni istante il nostro essere ha come stoffa e sostanza l’amore che Dio nutre 

per noi. L’amore creatore di Dio che ci tiene in vita non è solo generosità sovrabbon-

dante: è anche rinuncia, sacrificio. Non solo la passione, ma anche la creazione è rinun-

cia e sacrificio da parte di Dio. La passione ne è solamente la conclusione. Già come 

creatore, Dio si svuota della sua divinità, prende la forma di uno schiavo, si sottomette 

alla necessità, si abbassa. Il suo amore mantiene nell’esistenza.8 

5. Nel nostro tempo si è in cerca delle cose divine, si procede a tentoni e ci si inter-

roga impauriti su di esse. Sul nostro tempo è scesa quella grande solitudine che è pre-

sente soltanto dove domina l’abbandono di Dio. In mezzo alle grandi città, nell’enorme 

furibondo andirivieni di infinite masse di uomini ha fatto irruzione la grande tribolazione 

della solitudine e della mancanza di radici. Cresce però la nostalgia del ritorno di un 

tempo in cui Dio abita tra gli uomini, dove Dio si lascia trovare. Una sete di contatto 

con le cose divine è scesa sugli uomini, una sete bruciante che vuole essere acquietata. 

[…] 

Non avete affatto bisogno così tanto di cercare, di domandare, di evocare spiriti mi-

steriosi, io sono qui; il che significa che Gesù non promette soltanto la sua venuta, non 

prescrive soltanto la via sulla quale lo si può raggiungere, ma dice assai semplicemente: 

io sono qui; che lo vediamo o meno, che lo sentiamo o meno, che lo vogliamo o meno, 

questo è del tutto indifferente di fronte al fatto che Gesù è qui da noi, che egli è dapper-

tutto dove noi siamo e che a questo riguardo non possiamo farci niente.9 

6. Gesù svela progressivamente la sua condizione divina tra di noi, e lo fa ad una 

festa di nozze, a Cana di Galilea. Il simbolo delle nozze tra Dio e l’umanità, tracciato 

nella Scrittura fino alla pagina intrisa di un vino nuovo di Alleanza, che diventa sangue, 

sul Calvario, vita donata a noi, ha il suo primo svelamento a Cana. Quell’«ora» non an-

cora giunta è infatti l’ora della croce.  

Il segno è una domanda posta a noi, non è la tanto attesa risposta, aspettativa di 

miracolo da soddisfare. La pagina evangelica interroga e risponde, a suo modo. L’in-

ganno sarebbe di considerare i segni come dei miracoli, delle cose strepitose. In un’uma-

nità talvolta inaridita noi cerchiamo prodigi per dire “Dio”, identificandolo con qualcosa 

di miracoloso.  

La festa nuziale è il simbolo di pienezza e di inaudita gratuità, di Gesù che è “da Dio”. 

Segno che manifesta la gloria, apre alla fede in Lui i discepoli, ri-vela Dio. «Vedere Dio 

– nessuno ha mai potuto. Un Dio unico generato – proteso al cuore del Padre – Lui ha 

saputo narrarne» (Gv 1,17-18). 

I passi di Gesù raccontati dal Vangelo di Giovanni, incontreranno la fede ma anche 

l’opposizione dura: riveleranno e scandalizzeranno. Il segno non è dunque un miracolo 

 
7 R. MANCINI, Il senso della fede: una lettura del cristianesimo (Giornale di Teologia 306), Editrice Queri-

niana, Brescia 2010, p. 167. 
8 S. WEIL, L’amore di Dio, Traduzione di G. BISSACA - A. CATTABIANI, con un saggio introduttivo di A. 

DEL NOCE, Edizioni Borla, Roma 1968, 31994, p. 103. 
9 D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, a cura di M. WEBER, Traduzione dal tedesco di A. 

AGUTI - G. FERRARI (Books), Editrice Queriniana, Brescia 2007, p. 155. 



 16 

da catturare, comprendere, desiderare, ma un avanzamento e un’attesa. «Dio è lo sposo e 

tocca allo sposo avanzare verso colei che egli ha scelto, parlarle, condurla con sé: la sposa deve 

solo attendere».10  

7. Confessare che Gesù è da Dio. Il compito dei segni è di inoltrarci nella profondità 

della conoscenza del mistero di Gesù. Per noi che conosciamo la cronaca e abbiamo la 

stoffa della transitorietà, c’è lo sconcerto di essere chiamati a vedere oltre il segno ed essere 

trascinati dentro al mistero. La ragionevolezza imporrebbe di vedere le cose che ci sono e 

non oltre. Ogni trascendimento e capacità di vedere sono il dono della sovrabbondanza 

del Dio che ama e fa nozze con noi.  

L’amore trascende sempre, è l’agente di ogni trascendenza nell’uomo. E per questo apre il 

futuro; non l’avvenire, che è il domani che si presume certo, ripetizione con variazioni 

dell’oggi e replica del passato: il futuro, l’eternità, quell’apertura senza limiti a un altro spazio 

e a un altro tempo, a un’altra vita che ci appare davvero come la vita. Il futuro che attrae 

anche la storia. 

Ma l’amore ci proietta verso il futuro obbligandoci a trascendere tutto quello che promette. 

La sua promessa indecifrabile squalifica ogni raggiungimento, ogni realizzazione. L’amore è 

l’agente più poderoso della distruzione, perché scoprendo l’inadeguatezza e a volte l’inutilità 

del suo oggetto, lascia aperto un vuoto, un nulla che atterrisce nel momento in cui viene 

percepito. È l’abisso in cui sprofonda non solo l’amato, ma la vita, la realtà stessa di colui 

che ama. È l’amore che scopre la realtà e l’inutilità delle cose, che scopre il non-essere e 

anche il nulla. […]  

È il futuro inimmaginabile, l’irraggiungibile futuro di quella promessa di vita vera che 

l’amore insinua in chi lo sente. Il futuro che ispira, che consola del presente facendo perdere 

la fiducia in esso; che raccoglierà tutti i sogni e le speranze, da cui scaturisce la creazione, il 

non previsto. È libertà senza alcuna arbitrarietà. Ciò che attrae il divenire della storia, che 

corre alla sua ricerca. Quello che non conosciamo e ci invita a conoscere. Quel fuoco senza 

fine che soffia nel segreto di ogni vita. Ciò che unifica con il volo che trascende vita e morte, 

semplici momenti di un amore che rinasce sempre da se stesso. Quanto dell’abisso del divino 

è più nascosto; l’inaccessibile che discende in ogni istante.11 

Così il Quarto Vangelo si offre a noi. Sovrabbondante di segni, di ulteriori significati 

da scoprire e da contemplare. Fino al segno più radicale della croce, spazio in cui nessun 

appariscente miracolo accade. E tuttavia la nostra fede trova là fondamento.  

Ogni segno di Gesù chiama il commensale della relazione con lui a riconoscerlo. Nel 

segno della “sponsalità donata” non c’è la paura che qualcosa manchi. Puro accogli-

mento oltre la nostra misura, inizio del settimo giorno. Da questa caparra di infinità è 

possibile sottrarre, svuotarci per fare posto al vino nuovo della via, della verità e della vita, 

non per privazione, ma per beatitudine. Nella festa di nozze non c’è posto per l’avarizia, 

per l’angustia, per la distanza.  

Il nuovo in noi, il sopravvenuto, è entrato nel nostro cuore, è penetrato nella sua carne più 

interna e anche là non è più, è già nel sangue. […] Noi non possiamo dire chi sia entrato, 

forse non lo sapremo mai, ma molti indizi suggeriscono che il futuro entra in noi in questa 

maniera per trasformarsi in noi, molto prima che accada.12  

 
10 S. WEIL, L’amore di Dio, Traduzione di G. BISSACA - A. CATTABIANI, con un saggio introduttivo di A. 

DEL NOCE, Edizioni Borla, Roma 1968, 19943, p. 109. 
11 M. ZAMBRANO, L’uomo e il divino (Classici e Contemporanei), Edizioni Lavoro, Roma 2002, pp. 249-

252. 
12 R.M. RILKE, «Lettera del 12 agosto 1904», in ID., Lettere a un giovane poeta; Lettere a una giovane signora; 

Su Dio, Traduzione di L. TRAVERSO (Piccola Biblioteca Adelphi 110), Adelphi, Milano 1980, 19894. 



 17 

È così!  

Ogni volta che la sovrabbondanza di Dio  

si offre ai nostri giorni e alle nostre vite. 

L’alleanza nuova,  

la Legge trasformata in Spirito (energia),  

dono oltremisura.  

L’amore si vive, non si argomenta.  

Il vino delle nozze si tinge di sangue.  

Gesù traccia la via per seguirlo  

fino alla gloria, manifestata sulla croce.  

In questa festa nuziale l’amore è l’amante.  

Il dono totale è sempre incalcolabile.  

Nell’amore sovrabbondante,  

muoiono le parole. 

 


