Letture domenicali

Commento Biblico a cura di Gianantonio Borgonovo

SECONDA DOMENICA DOPO L’EPIFANIA
“LE NOZZE DI CANA”

Nel Quarto Vangelo, I’acqua cambiata in vino a Cana apre la rivelazione del Figlio
Unigenito, “esegesi” del Dio invisibile (cf Gv 1,18). Egli dapprima si svela nel Libro dei
segni (Gv 1,19 — 12,50) in una sequenza di sette segni: le nozze di Cana (2,1-11), la gua-
rigione del figlio dell’ufficiale regio, sempre a Cana (4,46-54), la guarigione del paralitico
presso la piscina di Bethesda (5,1-15), la moltiplicazione dei pani e dei pesci in Galilea
(6,1-15), ’attraversamento del Mare di Galilea (6,16-21), la guarigione del cieco dalla
nascita a Gerusalemme (cap. 9) e la risurrezione di Lazzaro a Betania (cap. 11). In verita,
gia il primo “segno” ¢ un anticipo, a motivo di diversi elementi simbolici, del momento
culminante del Libro della gloria (Gv 13,1 — 20,31), I’ora della croce gloriosa, quando il
Figlio «consegna lo Spirito» (19,30) e, per il colpo di lancia di uno dei soldati al suo
costato, «subito ne esce sangue e acqua» (19,34).

L’apostolo Giovanni stesso esplicita che il Figlio di Dio «¢ colui che ¢ venuto con
acqua e sangue, Gesu Cristo; non con I’acqua soltanto, ma con I’acqua e con il sangue.
Ed ¢ lo Spirito che da testimonianza, perché lo Spirito ¢ la verita. Poiché tre sono quelli
che danno testimonianza: lo Spirito, I’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi» (I
Gv 5,6-8).

L’acqua, che ¢ simbolo dello Spirito (cf Gv 3,5; 4,1-42; 7,37-39), sgorga anche dalla
roccia per dissetare i figli di Israele durante il cammino del deserto (cf Lertura). E infatti
la forza dello Spirito che rende possibile il compimento della nuova alleanza profetica,
con la realizzazione piena della promessa della 76rah e con la presenza rinnovata di Dio
in mezzo al suo popolo, fattosi «carne e sangue» per portare a piena dignita quell’'umanita
che si scopre solo «polvere e cenere» (Gn 18,27; Gb 42,6).

Quella stessa acqua ¢ Cristo: «[...] I nostri padri furono tutti sotto la nube, tutti at-
traversarono il mare, tutti furono battezzati in rapporto a Mosé nella nube e nel mare,
tutti mangiarono lo stesso cibo spirituale, tutti bevvero la stessa bevanda spirituale: be-
vevano infatti da una roccia spirituale che li accompagnava, e quella roccia era il Cristo»
(1 Cor 10,1-4). Nel segno di Cana, Gesu eleva il dono dell’acqua della purificazione, le
cui giare giacciono a terra vuote, al dono superlativo del vino messianico — nel linguaggio
giovanneo quel superlativo sarebbe da tradurre ¢Andwdés «vero» — simbolo anch’esso
della pienezza dello Spirito.

E noi, pellegrinanti nel deserto come i nostri padri, siamo condotti dallo Spirito a
scoprire quale sia il cammino che ci fa approdare alla terra della promessa ovvero alla
condizione gloriosa di figli, cui siamo chiamati in Cristo Gesu. Durante questo cammino
lo Spirito diventa la nostra voce, il nostro maestro interiore, perché noi nemmeno sa-
premmo che cosa sia meglio chiedere per noi stessi (cf Epistola), ma «colui che scruta 1
cuori sa che cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i1 santi secondo i1 disegni
di Dio» (Rm 8,27).



LETTURA: Nm 20,2. 6-13

Il Libro dei Numeri puo essere articolato in tre sezioni principali sulla base della di-
slocazione geografica della narrazione: a) presso il Sinai (Nm 1,I — 10,10); b) nel deserto
(Nm 10,11 — 22,1), cui si aggancia il ciclo narrativo di Balaq e Bil‘am (22,2 — 24,25);
¢) presso I’altopiano di Mo’ab (Nm 25,1 — 36,13).

La sezione centrale ¢ costruita narrativamente in con struttura simmetrica:

A - Il cammino dal Sinai a Paran (10,11-12,16)
B - Missione degli esploratori e incredulita d’Israele (cc. 13-14)
C - Altre norme cultuali (c. 15)
D - Larivolta di Core, Datan e Abiram (16,1-17,26)
D' - 1l sacerdozio aronnita (17,27-18,32)
C' - Rituale ordalico e di purificazione (c. 19)
B' - Incredulita di Mosé e Aronne (c. 20)
A' - Alle soglie della terra (21,1-22,1)

Da questa struttura simmetrica emerge che la scena dell’acqua dalla roccia sta in po-
sizione speculare all’incredulita di Israele dopo la missione degli esploratori (Nm 13-14):
la costante di questi episodi sta nell’invito a leggere quanto accade come evento che
necessita di occhi credenti per poter essere compreso.

Inoltre, bisogna ricordare che il medesimo episodio dell’acqua dalla roccia ¢ gia nar-
rato in Es 17. E un’altra importante simmetria narrativa che dipende dalla struttura ge-
nerale della z6rah: come infatti vi € il cammino nel deserto dal Mare di Suf sino al Sinai
(Es 16-18), con le scene narrative di manna, quaglie, acqua dalla roccia e istituzione dei
giudici, cosivi ¢ la ripresa del cammino nel deserto dal Sinai a Mo’ab (Nm 10,11 —22,1),
con le stesse scene narrative di manna, quaglie, acqua dalla roccia e istituzione dei pro-
feti.

" Tutta la comunita dei figh di Israele arrivo al deserto di Sin il primo mese, e il
popolo st fermo a Qades. Qui mori e fu sepolta Maria.

> Mancava ’acqua per la comunita: ci fu un assembramento contro Mose
e contro Aronne. ° Il popolo ebbe una lite con Mosée:
— Magari fossimo morti quando morirono i nostri fratelli davanti ad wow! * Perché
avete condotto [’assemblea di wow in questo deserto per far morire not e il nostro
bestiame? SE perché ci avete fatto uscire dall’Egitto per condurct in questo luogo
inospitale? Non é un luogo dove si possa seminare, non ci sono fichi, non vigne,
non melograni, e non c’é acqua da bere.

® Allora Mosé e Aronne si allontanarono dall’assemblea per recarsi all’in-
gresso della tenda del convegno; si prostrarono con la faccia a terra e la
gloria di wow apparve loro. 7 imow parlo a Mose:
— 8 Prendi il bastone; tu e tuo fratello Aronne convocate la comunita e par-
late alla roccia sotto i loro occhi, ed essa dara la sua acqua; tu farai uscire
per loro I’acqua dalla roccia e darai da bere alla comunita e al loro bestiame.

? Mosé dunque prese il bastone che era davanti ad oW, come wom gli
aveva ordinato. *° Mose e Aronne radunarono ’assemblea davanti alla roccia
e Mose disse loro:




— Ascoltate, o ribelli: forse che noi potremo far uscire acqua da questa roc-
cia?

""Mose alzo la mano, percosse la roccia con il bastone due volte e ne usci
acqua in abbondanza; ne bevvero la comunita e il bestiame.

> Ma mow disse a Mose e ad Aronne:
— Poiché non avete creduto in me, in modo che manifestassi la mia santita
agli occhi dei figli di Israele, voi non introdurrete quest’assemblea nella terra
che io le do.

B Queste sono le acque di Meriba, dove i figli di Israele litigarono con
wow, € dove egli si dimostro santo (gadés) in mezzo a loro.

La scena di Nm 20,1-13 inizia con un versetto che presenta la comunita dei figli di
Israele al suo arrivo a Qades, ed esplicitamente si fa menzione della morte di Miriam (cf
Nm 12). E importante questo ricordo, perché il presente episodio portera I’attenzione
sull’incredulita di Mosé e di Aronne, spiegando cosi come mai proprio loro, i capi del
popolo uscito dall’Egitto, non siano potuti entrare nella terra della promessa. Tutta utta
la generazione uscita dall’Egitto, eccetto Giosue e Kaleb, muore nel deserto: anche Mi-
riam apparteneva a quella generazione incredula e doveva sparire nel deserto, tanto piu
che Nm 12 aveva ricordato specificamente una sua ribellione contro Mosé e quindi con-
tro wow stesso, il Dio liberatore dell’esodo.

Dopo il primo versetto, vi € la protesta, tipica di tutti i racconti del deserto: Israele
non capisce il senso della durezza di questo cammino di liberazione e sogna di poter
tornare in Egitto (vv. 2-5). La lettura liturgica sintetizza questo momento, facendoci
leggere soltanto il v. 2, che spiega la necessita dell’acqua (cf, in salto allegorico, il «non
hanno piu vino» del racconto evangelico).

A seguito di questa ribellione, Mose e Aronne si fanno intercessori presso wow (v. 6).
Non ¢ ricordata esplicitamente la loro supplica, perché gia piu volte nei racconti prece-
denti si era data voce alla preghiera di Mose¢. Il racconto parallelo di Es 17 ha invece una
breve preghiera di Mose: «Mosé invoco ’aiuto di wowl dicendo: “Che faro io per questo
popolo? Ancora un poco e mi lapideranno...”» (Es 17,4). All’intercessione segue subito
la risposta di mow (vv. 7-8).

Da ultimo, nei vers. 9-13, accanto al fatto che Mosé esegue ’ordine di mow, vi € I’in-
sinuazione del motivo della sua incredulita in quanto ¢ stato eseguito e la spiegazione
del nome dato al luogo. Due le ragioni di incredulita che emergono:

a) la domanda retorica di Mos¢, che sembra affermativa, potrebbe essere intesa an-
che come un dubbio: «Forse che noi potremo far uscire acqua da questa roccia?»;

b) altro segno di incredulita: percuotere la roccia con il bastone per due volte.

Ad esplicitare la risposta incredula di Mos¢ e di Aronne sta la conclusione (v. 12),
quando wow interviene di nuovo per sottolineare I’atteggiamento di sfiducia di Mosée e
Aronne. La spiegazione del nome (v. 13), invece, fa riferimento solo a due nomi di questa
localita, che vengono fatte coincide, Meriba e Qadés.

vv. 1-5: E un tipico rib del deserto. I ruoli sono sempre i medesimi: il popolo che non
comprende, Mose intercessore presso Dio e wow che mostra la sua pazienza davanti
all’incomprensione di Israele. LLa “contestazione” parte da un dato di fatto precedente.
I due interlocutori, Israele e Mose, sono gia legati da un patto, che ¢ iniziato con il



cammino nel deserto. Mos¢ e Aronne avevano promesso al popolo un cammino che
sarebbe approdato alla liberta. Ora invece, nel deserto, il popolo sperimento solo deso-
lazione, aridita e morte. Il popolo aveva avuto la promessa di una terra dove scorre latte
e miele, e invece ¢ costretto ad attraversare una terra ove non si pud seminare, non ci
sono fichi, né vigne né melograni né acque da bere. In questo modo il racconto esplicita
narrativamente 1’esperienza della fede: una promessa (ancora) aperta in una situazione
che sembra pero del tutto contradditoria rispetto alla parola della promessa. Se infatti
leggiamo il racconto simbolicamente, si ha I’esperienza dell’'umanita che cammina nella
vita, con il forte significato della contrapposizione del 7ib del popolo e la paura di Mose
e Aronne di mettersi in cattiva luce davanti al popolo, il che equivarrebbe a dire: Dio
non ¢ con noi. Importante ¢ allora la preghiera che segue.

vv. 6-8: Mos¢ e Aronne fanno la loro debita prostrazione, avvicinandosi al «santuario
mobile» del deserto, con la faccia a terra. Seguendo la sensibilita sacerdotale, bisogna
riconoscere che Dio ¢ li, nonostante tutto: egli rimane anche in quel momento o .

Quanto al segno offerto, anche qui come nel caso della manna, delle quaglie e di tutti
gli altri segni del deserto, il segno parte da un dato geologico. Nel deserto del Sinai la
stratificazione delle rocce calcaree, forma talvolta degli strati impermeabili (chiamati
qattar dai beduini di oggi), cio¢ delle specie di falde acquifere interne che possono dare
ai piedi del monte un poco di acqua, nonostante la mancanza assoluta di sorgenti; la
poca acqua piovana € cosi raccolta nel grembo della montagna ed ¢ donata come “sor-
gente dalla roccia” ai piedi del monte. Certamente, come nel caso della manna, il segno
¢ poca cosa: quell’acqua non servirebbe a dare da bere piu che a una o due persone,
perché ¢ in quantita molto limitata. Ma il segno, traguardato dalla fede, diventa un anti-
cipo di quello che wow vuole fare per il suo popolo, uomini e bestie.

VV. 9-II. 12-13:

In particolare, nel racconto di Nm 20, € messa in risalto la spirizualita della roccia.

La roccia € presentata come un soggetto: Mose deve presentarsi davanti alla roccia, e
davanti alla roccia deve parlare alla comunita. Quanto Paolo esplicita nella lettura tipo-
logica di 1 Cor 10,4 dicendo che quella roccia ¢ Cristo, da ’esatta interpretazione e parte
dall’interpretazione dell’evento come ¢ offerto in Nm 20, dove la roccia ¢ descritta quale
presenza di mow. In tanti passi biblici, di carattere poetico, wom € detto «rocciar. Ad esem-
pio, in Sal 19,3 oppure nell’antichissimo inno di Dt 32: iwow ¢ la roccia, come simbolo di
realta personale, non soltanto come strumento dal quale Dio fa sgorgare la sua acqua,
ma simbolo stesso di Dio. Cio ¢ ben visibile nel confronto dei due testi di Esodo e di
Numeri: mentre in Es 17 la roccia ¢ presentata semplicemente come il luogo dove av-
viene il segno, in Nm 20 si sottolinea la spiritualita della roccia: «Mose e Aronne convo-
carono la comunita davanti alla roccia» (v. 10).

La roccia non puo che essere simbolo di Dio stesso. Cio ¢ legato al ricordo di un’an-
tica tradizione ebraica secondo cui ’acqua che scaturiva dalla roccia ha accompagnato 1
figli di Israele fino all’arrivo in Canaan. La tradizione giudaica successiva parla di questa
acqua che si fermava quando essi si fermavano e che si muoveva quando essi si muove-
vano. E la tradizione cui allude Paolo in 1 Cor 10.

Che tali tradizioni siano una interpretazione in linea con il testo di Nm 20 sembra
confermato anche dal particolare che si tratta di una roccia che da la propria acqua — non
I’acqua di Dio: cosi almeno dice il testo ebraico, al v. 8: non ¢ piu dunque la roccia in



sé che ¢ al centro dell’episodio, ma ¢ Dio che attraverso la roccia si rende presente al
suo popolo.

Mos¢, tuttavia, non parla alla roccia: convoca si la comunita davanti alla roccia, ma
poi fa un discorso che non esprime fiducia. Questo potrebbe essere il primo motivo di
incredulita: «Forse che noi potremo far uscire acqua da questa roccia?». Probabilmente
cosi intende la tradizione ad essa collegata: I’incredulita di Mose sarebbe dovuta al fatto
di non scoprire la presenza di wow in quella roccia, oppure - altro motivo di incredulita
— potrebbe essere: percuotere la roccia due volte, e quindi non fidarsi della Parola di Dio.

Tutto questo ¢ detto in maniera molto sfumata, quasi che da una parte si vogliano
scusare Mos¢ e Aronne che ormai sono divenuti nella tradizione sacerdotale il profeta
per eccellenza e il sacerdote per eccellenza; dall’altra parte, pero, si mostra anche il mo-
tivo della loro colpevolezza e si giustifica come mai non erano entrati nella terra.

Il racconto si chiude con la specificazione dei nomi (v. 13): le acque sono chiamate di
Meriva ovvero mé rib = «le acque del rib, «le acque della contesan; e il luogo gades (barne*),
spiegato come luogo in cui wow si € dimostrato gadds = «santo». Manca I’altro nome che
invece compare in Es 17: mass@’ = «provan, perché in Nm 20 non si mette tanto alla
prova wow, ma si provoca la sua santita. L’elemento della prova sta soprattutto nel rac-
conto di Es 17.

SALMO: Sal 94 (95), 1-1. 6-9

R Noi crediamo, Signore, alla tua parola.

Venite, cantiamo ad o,

acclamiamo alla roccia della nostra salvezza.

Accostiamoci a lui per rendergli grazie,

a lui acclamiamo con canti di gioia. R

Entrate: prostrati, adoriamo,

in ginocchio davanti ad #wow che ci ha fatto.

E lui il nostro Dio e noi il popolo del suo pascolo,

il gregge che egli conduce. R

Se ascoltaste oggi la sua voce!

«Non indurite il cuore come a Meriba,

come nel giorno di Massa nel deserto,

dove mi tentarono 1 vostri padri:

mi misero alla prova pur avendo visto le mie opere. R

EPISTOLA: Rm 8,22-27

Il capitolo 8 della Lettera ai Romani ¢ davvero uno dei vertici teologici e spirituali del
NT. Dopo aver esposto il tema della seconda parte della lettera in §,1-11, Paolo si ¢
soffermato sulla singolarita della mediazione di Cristo, che con il suo Sikaiwua «atto di
condono» ha introdotto nel mondo la «grazia» e la «ita» (ydpis e {wr)). Giunti a quel
punto, si potrebbe insinuare una facile obiezione che porterebbe a stravolgere il pensiero



di Paolo: se il peccato era un preludio alla grazia, «pecchiamo allora, cosi che possa
abbondare la grazia» (cf 6,1). E ancora una seconda obiezione: se la 76rah doveva servire
solo per dare coscienza del peccato, allora noi — non essendo piu sotto la 76rakh — siamo
liberi di commettere peccati, perché senza piu alcuna legge.

Ma qual ¢ allora la funzione della 76rah per uno che crede in Cristo? ¢’¢ ancora una
Térah per lui?

Ecco cosiintrodotto lo sviluppo dei capp. 6-8. Vi sono anzitutto tre ampie sezioni che
introducono il vertice tematico del cap. 8, il cui titolo piu adeguato potrebbe sarebbe
«Essere condotti dalla legge che é lo Spirito»:

i. Rm 6,1-14: con-morire con Cristo ¢ morire al peccato e vivere per Dio

ii. Rm 6,15 — 7,6: dalla schiavitu del peccato al servizio della giustizia

iii. Rm 7,7-25: analisi esistenziale (a partire dall’esperienza esodica)

Il cap. 8 silascia a sua volta suddividere facilmente in tre sezioni. Fino al v. 13, prevale
il contrasto ocapé # mvedua «carne # spirito», sviluppato a diversi livelli di significato. Dal
v. 14 al v. 30, invece, sono prevalenti (e mai prima presenti) i campi semantici della
«filiazione», della «speranza» e della «gloriay.

Comune a queste due prime sezioni ¢ il ricorrente vocabolo mvedua «spirito», che ¢ il
baricentro di Rm 8. Il v. 31 da inizio a uno stilema retorico che cambia il tono della
pagina, perché si passa da un registro didattico dimostrativo a una elevata tonalita innica.
Quindi avremmo la seguente suddivisione:

i. Rm 8,1-13: la nuova T6rah che ¢ lo Spirito
ii. Rm 8,14-30: lo Spirito e la speranza
iii. Rm 8,31-39: il fondamento dell’amore di Dio

Il passo odierno si colloca nella seconda sezione, costruita con una struttura estetica
e logica molto frequente nelle lettere paoline, in cui la parte iniziale e finale si richiamano,
lasciando al centro lo sviluppo piu importante dell’argomentazione (A-B-A").
Le due parti in parallelo stanno nei vv. 14-18 e 26-30, scandite in tre tappe:
a) lo Spirito viene in aiuto al credente nella sua preghiera e nel suo “grido™:
abba, padre (vv. 14-15 e 26-27);
b) lo Spirito ci rende figli nel Figlio Gesu, ci dona la viodeaia, noi siamo generati
da Dio (vv. 16-17) per essere conformi all’immagine del suo Figlio (vv. 28-
29);
¢) il terzo movimento apre gli orizzonti alla vita futura: in virtu di questa eredita
filiale noi siamo chiamati alla pienezza della gloria (v. 18 e v. 30).
Con il v. 18 si ¢ concluso lo sviluppo precedente (vv. 14-18), mentre i vv. 19-25 co-
stituiscono I’argomentazione centrale della seconda sezione del capitolo (Rm 8,14-30),
cui seguono poi i vv. 26-27 che il soccorso dello Spirito per la preghiera del credente.

¥ Infatti, 1l desiderio della creazione aspetta la rivelazione dei figh di Dio. *° La
creazione é stata si sottoposta alla caducita — non da se stessa, ma a causa di colui
che I’ha sottoposta — nella speranza > pero che anche la stessa creazione sara libe-
rata dalla schiavitu della corruzione in vista della liberta della gloria det figh di
Dio. > Noi sappiamo, infatti, che tutta la creazione geme e soffre le doglie
del parto fino ad ora; **non solo questo, perd. Anche noi, possedendo le
primizie dello Spirito, gemiamo in noi stessi aspettando la filiazione, la




liberazione del nostro corpo. **Noi difatti fummo salvati a modo di spe-
ranza: ora 1’oggetto sperato, se ¢ gia visto, non ¢ piu speranza; infatti, cio
che uno gia vede, come potrebbe sperarlo? * Pero, se speriamo cid che non
vediamo, con perseveranza [lo] attendiamo.

26 Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza;
non sappiamo infatti come pregare in modo conveniente, ma lo Spirito
stesso intercede con gemiti inesprimibili; *’ e colui che scruta i cuori sa che
cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo 1 disegni
di Dio.

vv. 22-24: Nella parte centrale della sezione (Rm 8,19-25) il pensiero procede con un
duplice movimento:
a) vv. 19-22: «la creazione» (k7ious si trova nei vv. 19. 20. 21 e 22; poi ritornera solo
nel v. 39, ma nel senso di «creatura»);
b) vv. 23-25: «noi» (¢ il soggetto dei vv. 23-25).
Questo duplice movimento, quasi dia-sistolico, ¢ creato da un triplice passaggio ar-
gomentativo simmetrico:
A.v. 19: il desiderio della creazione che attende la rivelazione dei figli di Dio
B. v. 20: prende un nome preciso: éAr{is «<speranza»
C. vv. 21-22: il contenuto di tale speranza consiste nell’essere liberata dalla schia-
vitu della corruzione per la liberta della gloria dei figli di Dio.

Da qui inizia il movimento simmetrico:

C'. v. 23: noi pure gemiamo nell’attesa della dmoddTpwars diberazione» del nostro
corpo che ¢ il compimento ultimo della filiazione;

B'. v. 24: per ora pero viviamo questa realta di salvezza solo al modo della speranza

(éAw(s si trova ben 4 volte nel v. 24)
A'. v. 25: questa costanza porta a vivere in un’attesa paziente.

Vorrei sviluppare due temi portanti per questa parte centrale, con alcune relazioni
che riprendono 1 vv. 14-18 e anticipano i vv. 26-30. Sono due temi importanti anche per
illustrare il senso della chiamata che Dio rivolge a tutta I'umanita perché corrisponda al
suo disegno d’amore: 1) la tipologia esodica; 2) la speranza, virtu del cammino.

1. La tipologia esodica

Vi sono molti vocaboli che richiamano direttamente I’esodo: Spirito, figli di Dio, eredi,
condurre, servizio, liberazione...

a) dovAela «schiavity / dmodvTpwors iberazione»

Paolo parla due volte in questi versetti di SouAeia «schiavitiy (vv. 15 e 21), vocabolo
che nei XX traduce I’ebraico ‘abédah, termine tecnico per indicare nell’Esodo la schia-
vitu di faraone e il servizio per wow (cf Es 6,6; 14,5...). Per Paolo ¢ gia uno schema
simbolico per parlare della schiavitu al peccato e delle sue conseguenze, come per la
teologia esodica la schiavitu a Faraone era divenuta il tipo per ogni altra schiavitu.

Quanto ai temi della redenzione (v. 23) e della salvezza (v. 24), anch’essi sono dive-
nuti ormai termini tecnici per parlare non solo della liberazione esodica, ma anche della



liberazione dall’esilio (cf Es 6,5-7). Il tema dell’«essere liberati» (éAevdepwjoerar, v. 21)

ha invece origine in ambito sociale e si applica soprattutto alla liberazione degli schiavi.

Dio ¢ soggetto di questo verbo solo in 2 Mac 1,27 (cf con Neh 1,10, in cui vi ¢ il verbo

parallelo Aarpovv). Paolo lo usa solitamente in senso profano e quando ’applica alla

liberazione dal peccato, é sempre in concomitanza con il tema della dovAeia «schiavitiy,

spesso — come nel nostro caso — in parallelo con amoAdTpwois «liberazioner. Gia il

Giudaismo aveva collegato la nozione di liberta con la liberazione esodica (cf 2 Mac 1,27)
e con il dono della legge sinaitica.

b) ayew «condurre, (al passivo) essere condotti»

Anche questo verbo, con i suoi composti édyew «uscirer e elodyew «entrare,
condurre», ¢ diventato un vocabolo tecnico per parlare dell’esodo. Il movimento esodico
non ¢ solo un «far uscire» e un «far entrare», ma anche un condurre lungo la strada del
deserto (cf Sal 77,215 78,52-54; Es 13,21; 15,225 Dt 8,25 29,45 32,12...).

Quando, nei LXX, dyew € usato in modo assoluto, senza indicare il luogo ove Dio
conduce, ¢ sempre per indicare il cammino del deserto o il nuovo esodo del Secondo-
Isaia (Es 15,13; Is 48,15; Sap 14,3). Ugualmente, nel presente contesto, il verbo ¢ usato
in modo assoluto, ma si sta parlando di un’altra terra della promessa. Di piu, il cammino
nel deserto indica tutte le premure con cui Dio viene incontro al suo popolo: si
comprende allora il parallelo tra il v. 14 e il verbo cvvavTidauBdverar «viene in soccorson,
applicato al commino del nuovo deserto da percorrere.

¢) viol | Téxva Feov «figli di Dio» e kAnpovduor «eredir

Piu di una volta il tema ¢ messo in relazione con I’elezione e I’alleanza (cf Lv 9,9-13;
Dt 14,1-2; si veda anche ’ordine ricevuto da Mos¢ in Es 4,22-23 e soprattutto i testi di
Os 11,1-4; Dt 32,5-6. 18; anche Ger 3,19 collega direttamente il tema della filiazione con
quello dell’eredita).

Sono molti i testi che uniscono la tematica del «condurre» con quella della filiazione
(cf Dt 8,2. 55 32,6. 125 Ger 3,14. 19; 31,8. 9...). Con una differenza: in Paolo il verbo ¢
al passivo. La differenza si spiega col fatto che in Paolo ’attenzione ¢ centrata sul
credente che deve lasciarsi guidare dallo Spirito, con una concezione della filiazione
dinamico-esistenziale.

d) lo Spirito, guida del cammino

Nei testi esodici citati, ¢ normalmente Dio il soggetto che guida. Ma nel salmo di lode
di Is 63,7 — 64,11, in cui si ritrovano molti dei temi ricordati per questo passo di Rm 8,
vi € un elemento nuovo e interessante: ¢ lo Spirito di #ow a condurre Israele al riposo (Is
63,14), uno Spirito ormai interiorizzato (Is 63,11b). Ancora una volta si ¢ quindi rinviati
a una tipologia esodica, in questo caso una rilettura profetica di essa, composta nei primi
decenni dopo il ritorno dall’esilio.

Si tratta di una rilettura del nostro momento escatologico con la tipologia esodica, un
itinerario che va dal cammino del deserto sino all’approdo nella terra della promessa,
che nel passo di Rm 8 diventa la gloria, la pienezza della redenzione del nostro corpo.
In questo modo, trova il suo luogo e la sua conferma di contesto esodico anche il tema
della nuova legge che ¢ lo Spirito (Rm 8,2-4), la legge della nuova alleanza. Si potrebbe
unire ulteriormente il tema della nuova legge che ¢ lo Spirito e quello della filiazione
citando un testo di Cantico Rabbah (su Ct 8,2). Recita il testo:



«Io ti condurro nella casa di mia madre» vale a dire il Sinai. Rabbi Berakia chiese: «Perché il
Sinai si chiama “casa di mia madre”?». «Perché la i figli di Israele divennero figli neonati».

2. La speranza, virtu del cammino

In questo cammino verso la gloria, siamo invitati ad armarci di speranza, attendendo
con pazienza il compimento di quella viodeoia «filiazione» e di quella liberazione che &
solo iniziata in noi. In questo cammino noi abbiamo solo la amapy” 700 mTvedparos «la
primizia della Spirito»: un éppaBov «pegno» (cf 2 Cor 1,22; 5,5; Ef 1,14), un anticipo di
quella che sara la gloria definitiva. Anche questo genitivo va inteso in senso esplicativo:
la caparra ¢ lo Spirito stesso, che permette di gridare Abba/ Padre (v. 15) a colui che ci
guida sostenendo il nostro cammino con il suo aiuto (vv. 14 e 26) e apre la prospettiva
futura della gloria, esprimendo questi gemiti (v. 26) che sono il segno di un anelito
insaziabile. Siamo ancora nella sfera fisica (70 o®ua Hudv) e quindi partecipiamo alla
vicenda di Cristo sul versante della sua passione e morte (v. I7: cuumdoyopuev).

Cio significa essere salvati «a modo di speranza». L’accento di questa frase cade
certamente sul complemento 73 éAn{d: «a modo di speranza» piu che non sul verbo: &
un dativo che potrebbe essere interpretato anche come dativo strumentale («con la
speranza»), oppure un dativo di luogo («sul fondamento della speranza») o anche come
un dativo di comodo («a patto che speriamo»).

In questa situazione di non-visione della gloria, si inserisce I’altra virtu dell’attesa: la
vmopovy) che all’idea di speranza aggiunge la coloritura della «costanza (nella prova)» (cf
Rm 5,3). Nel nostro cammino verso la gloria, tutta la creazione viene ad essere coinvolta
con lo stesso desiderio di attesa: la dmokapadokia, che letteralmente significa «tirar fuori
il collo» (per vedere se arriva qualcuno), che si trova anche in Fil 1,20, esprime bene
questa tensione della creazione verso la gloria (cf il midras di Sap 10-19, in cui tutta la
creazione partecipa alla rilettura dell’episodio esodico)

Come il peccato dell’'umanita (cf Gn 1-11) aveva infranto ogni rapporto di pace
all’interno della creazione, introducendo nel mondo la schiavitui della ¢dopd
«corruzione», cosi anch’essa un giorno partecipera della redenzione piena dei figli di Dio,
introdotta nel mondo dal’Uomo nuovo, Cristo Gestu. E un’affermazione di
cristocentrismo, attuato mediante il ricorso dello schema apocalittico dei «cieli nuovi e
terra nuova» (Is 65,17; 66,22; ripreso da Ap 21,I; 2 Pt 3,13) e all’immaginazione
grandiosa di questa partizione cosmica, che secondo I’apocalittica e la tradizione
enochica era la fase necessaria perché nascesse I’epoca messianica (cf Is 26,17; 66,7-8).

Concludo, con due schegge di Paul Claudel: «Tutta la sofferenza che c’¢ in questo
mondo non ¢ il dolore dell’agonia, ¢ quella del parto».” E ancora: «Dio non ¢ venuto per
sopprimere la sofferenza. Egli non ¢ venuto neanche per spiegarla, ma ¢ venuto per
riempirla della Sua presenza».’

vv. 26-27: E ancora lo Spirito che viene in aiuto alla nostra preghiera. Paolo dice che lo
Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza: nel presente contesto, significa la nostra
mancanza di intelligenza nella vita spirituale, cio¢ nella preghiera. In effetti, la preghiera
¢ il punto portante della vita spirituale: non sappiamo che cosa significhi pregare! Pen-
siamo a quante metafore “pericolose” utilizziamo per parlare della preghiera (basti

' P. CLAUDEL, Conversations dans le Loir-et-Cher, Gallimard, Paris 1935, p. 225.
2 P. CLAUDEL, Positions et propositions (QBuvres Complétes 15), Gallimard, Paris 1959, p. 305.



pensare a quella della preghiera come “colloquio con Dio”...). Solo I’aiuto dello Spirito
ci fa comprendere il significato della preghiera: ¢ lo Spirito che intercede per noi «con
gemiti inesprimibili» (orevayuots dAaAnTows). Non bisogna cancellare dalla traduzione
questa forte immagine, che avvicina la nostra preghiera a quella di Gesu nel Getsemani
(cf Lc 22,44). Stiamo parlando dell’azione misteriosa dello Spirito in noi: guai a smus-
sare la difficolta che il nostro linguaggio ha nell’esporre questo mistero!

Sembra che il dialogo della preghiera avvenga tra lo Spirito di Dio e Dio stesso: ¢
proprio quanto il “segno di Cana” esprime con il dialogo di Gesu e la Madre. Per questa
ragione, questi versetti della lettera ai Romani sono forse lo sguardo piu abissale che la
Sacra Scrittura ci lascia a riguardo della preghiera: Dio sa che lo Spirito ¢ colui che
intercede per noi in armonia con la sua volonta. I nostri gemiti diventano il linguaggio
dello Spirito che intercede a nostro favore.

VANGELO: Gv 2,1-11

Il “primo segno” ha grande rilievo nel Quarto Vangelo, anzitutto dal punto di vista
cronologico, in quanto da inizio al “sabato” in cui agisce il Figlio del’Uomo. La
struttura ebdomadaria ritorna per due volte, all’inizio e alla fine del vangelo, con una
scansione troppo marcata per passare inosservata, anche se variamente interpretata dai
commentatori.

A partire dal giorno in cui Giovanni il Battista rende la sua testimonianza a Gesu (Gv
1,19-28), si ha una prima sequenza di giorni: 73 émadpwov «l giorno dopo» (Gv 1,29. 35.
43) e 79 Yuépa 77 TpiTy «l terzo giorno» (Gv 2,1), ovvero il giorno sesto di questa prima
settimana, che allude al giorno della creazione dell'uomo e della donna in Gn 1. Con la
notazione di Gv 2,12, pera TodTo «dopo questor, la sequenza sfocia in un voluto nascon-
dimento dei «giorni», eccetto le emergenze del «sabato» (Gv 5,9. 10. 16. 18; 7,22. 23(2X);
9,14. 16). Il primo segno di Cana, si faccia bene attenzione, non ¢ da collocare di sabato,
bensi nel giorno sesto: il computo della sequenza raggiunge quindi il settimo giorno
soltanto con i1 segni compiuti da Gesu dopo Cana. Da qui in avanti inizia la sequenza di
segni che conducono il lettore a vivere il giorno del Figlio dell’Uomo sino al compimento
della sua “ora”, preannunziata dalla sovrabbondante quantita e insuperata qualita di
quel vino. Tuttavia, prima di andare oltre al «sabato», bisogna percorrere un’altra setti-
mana.

Lo schema ebdomadario viene ripreso alla fine del Vangelo, quando si avvicina quella
pasqua, che in Gv 12,I non & piu ricordata come «la pasqua dei Giudei». E la pasqua che
cade in un «grande sabato» e sfocia al di la dei sabati. Quest’ultima settimana ¢ segnalata
in Gv 12,1 (7p0 ¢ Muepdv Tod mdoya) e ripresa poco dopo in Gv 12,12 (73 émadpiov).
In modo non preciso (mpo 8¢ Tis €éopris Tov waoya: Gv 13,I) € richiamata nel prologo
degli eventi che dall’ultimo Setmvov «pasto» — che per il Quarto Vangelo non ¢ cena
pasquale — conducono sino all’ora della croce. In Gv 19,14 (cf anche 19,31 e 42), si
ricorda che la crocifissione di Gesu sta avvenendo la vigilia di pasqua, che quell’anno a
Gerusalemme cadeva in un sesto giorno: il giorno seguente — coincidente con la pasqua
dei Giudei — era infatti un «grande sabato» (Gv 19,31).

'E il terzo giorno vi fu un matrimonio a Cana di Galilea e c’era anche la
madre di Gesu. > Furono invitati alle nozze tanto Gesu come i suoi discepoli.

I0



3Venuto a mancare il vino, la madre di Gesu gli dice:

— Non hanno vino!

4E le dice Gesu:

— Che ne viene a me ¢ a te, donna? Non ¢ ancora giunta la mia ora.

> Ma sua madre dice ai servitori:

— Qualsiasi cosa vi dica, fatela!

® C’erano per terra sei giare di pietra per la purificazione dei Giudei, con-
tenenti ciascuna due o tre metréte.* 7E Gesu dice loro:

— Riempite d’acqua le giare.

E le riempirono fino all’orlo. ® Poi dice a loro:

— Prendetele ora e portatene all’architriclino.

E gliene portarono.

® Appena I’architriclino ebbe assaggiato ’acqua diventata vino, senza sa-
pere da dove venisse — ma ben lo sapevano i servitori che avevano preso
I’acqua — P’architriclino chiama lo sposo * e gli dice:

— Ogni persona serve il vino buono all’inizio e, quando si ¢ bevuti, quello
peggiore; tu hai conservato il vino buono fino ad ora!

""Gesu fece questo in Cana di Galilea come inizio dei segni e manifesto
la sua gloria; e 1 suoi discepoli credettero in lui.

La struttura della pagina ¢ indotta dalle relazioni dei personaggi in scena, fra una
breve ambientazione dell’evento (vv. 1-2) e la conclusione teologica del quadro (v. 11).
Ciascun incontro, introduce i personaggi del quadro seguente: cosi il dialogo tra Gesu e
sua madre introduce i servi; il dialogo tra Gesu e 1 servi introduce ’architriclino, il quale
¢ il solo a riferire allo sposo.

Ecco in sintesi la struttura del breve quadro narrativo:

vv. I-2: ambientazione dell’evento (tempo, luogo e circostanza)

A. vv. 3-5: Gesu e sua madre = 1 servi
B. vv. 6-8: Gesu e 1 servi = Parchitriclino
C. vv. 9-10: I’architriclino e lo sposo

V. II: il valore del “primo segno”

vv. 1-2: Dopo I’allusione del segno del sandalo utilizzato dal Battista per annunciare lo
sposo messianico, titolo che il Battista dara esplicitamente a Gesu in Gv 3,29-30, la circo-
stanza di un matrimonio assume immediatamente una valenza epifanica singolare.? Il
fatto che avvenga a Cana di Galilea non deve portare a fantasticare troppo: i dati minimi
e importanti sono che quel matrimonio avviene in un paesino insignificante, almeno
quanto Nazaret, € in una zona non rinomata per vigneti e vino. Cana ¢ anche il punto
di partenza della predicazione e dell’attivita di Gesu con il popolo, secondo Gv 4,46.

2 Una metréta equivale a 38,88 litri.

3 Si veda in particolare il commentario di J. MATEOS - J. BARRETO, in collaborazione con E. HURTADO -
A.C. URBAN FERNANDEZ - J. R1US CAMPS, Il vangelo di Giovanni; Analisi linguistica e commento esegetico,
Traduzione di T. TOSATTI, Revisione redazionale di A. DAL BIANCO (Lettura del Nuovo Testamento 4),
Cittadella Editrice, Assisi 1982, pp. 129-147 (da leggersi tuttavia cum grano salis, soprattutto per quanto
riguarda la relazione di Gesu con il giudaismo).

II



La notazione del «terzo giorno» ¢ importante per il computo della settimana con cui
inizia il Quarto Vangelo. Con il segno di Cana, si ¢ al giorno sesto, il giorno della crea-
zione dell’umanitd in quanto maschio e femmina. Questo evento avviene dunque
quando inizia la rivelazione del Figlio d’Adamo, che attraversera un lungo sabato sino
al cap. 11. In effetti, molti dei segni seguenti si svolgeranno proprio di sabato e altre
notazioni riguardanti i giorni della settimana sono volutamente trascurate.

La presentazione della Madre di Gesu senza ricordarne il nome ¢ un primo rimando
a Gv 19,25-27 (cf anche Gv 6,42). La figura importante della Madre nel quadro narra-
tivo seguente avra bisogno di una spiegazione circa il suo valore simbolico, anche perché
la presenza di Gest non ¢é strettamente legata alla presenza di sua Madre. E solo una
presenza concomitante con un Gesu che per la prima volta ¢ presentato come un mae-
stro, che si presenta ufficialmente portando con sé un gruppo di discepoli. E vero che
nei passi precedenti erano stati presentati diversi personaggi che sarebbero diventati poi
suoi discepoli, ma era un incontro quasi individuale con ciascuno di loro. Qui Gesu
entra in scena con un gruppo di discepoli.

vv. 3-5: Il vino in un pranzo di nozze ¢ I’elemento necessario per la festa. Ma queste
nozze sembrano fermarsi perché non hanno piu vino. E un elemento simbolico impor-
tante, come il freddo dell’inverno di Gerusalemme in Gv 10,22-23. Il Cantico, del resto,
inizia proprio mostrando il parallelo tra il vino e I’amore (Ct 1,2; € poi 7,10 € 8,2). L’an-
tica alleanza sinaitica, che avrebbe dovuto significare la gioia di conoscere quanto Dio
vuole da Israele (cf Bar 4,4), sembra essere naufragata. In questa situazione di mancanza
di vino-amore interviene la Madre.

Una premessa, per non confondere una valenza simbolica come fosse un altro genere
di allegoresi. 11 valore simbolico di un evento non ¢ allegoria, perché uno dei suoi signifi-
cati viene desunto dal retroterra biblico che da spessore all’evento.

Nel contesto dunque del matrimonio che si sta festeggiando, ¢ importante anzitutto
notare il fatto che la Madre non sia chiamata per nome, che non si rivolga a Gesu chia-
mandolo figlio, come Gesu non si rivolga a lei chiamandola madre. Si tratta dunque di
un rapporto che vuole mettere in luce quella relazione che i figli d’Israele hanno vissuto
nella fedelta a Dio, sperando ancora nelle sue promesse (cf gia Natanaele in Gv 1,47).
Ella ha riconosciuto il Messia e la sua speranza ¢ centrata su di lui.

A una prima lettura, la risposta di Gesu sembra respingere ogni richiesta della Madre:
«Che ne viene a me e a te, donna?» ¢ un modismo semitico che potrebbe avere diversi
significati. Nel contesto, il significato piu ovvio sembra essere quello del disinteresse per
1 due interlocutori in gioco, nel senso: «Che ne viene a noi.

Questo sta a dire il relativo disinteresse per quanto ¢ avvenuto della prima alleanza
sinaitica: I’opera di Gesu non ¢ vincolata al passato, ma al dono dello Spirito, che sara
consegnato nell’ora della croce. Dunque, il «vero» Israele rappresentato dalla Madre si
accorge della sua condizione di insufficienza, ma non ¢ in grado di prevedere come e
quando sara dato di ricevere lo Spirito, se non a partire da quanto stabilito dal Padre.

La condizione ¢ di mettersi a completa disposizione del Messia, per comprendere che
cosa questi puo dare al «vero» Israele. Nelle parole della Madre ai servitori vi ¢ una diretta
citazione di Es 24,3 e 7 (cf anche Es 19,8), perché ¢ la parola del Messia ad esprimere
come sara ’adempimento della prima alleanza.

I2



vv. 6-8: Le giare sono rovesciate a terra. Esse sarebbero dovute essere piene di acqua
per la purificazione; e invece erano vuote. Avrebbero potuto contenere dai 77 ai 117 litri
d’acqua ciascuna; e invece erano vuote. Erano di pietra, come le tavole della prima legge:
vi ¢ bisogno dello Spirito per dare vita alla prima alleanza e per fare in modo che davvero
si dia la purificazione interiore (cf soprattutto Ger 31,31-34 ed Ez 36,24-28). Di piu, si
dice che siano se: le giare: ¢ ’incompiutezza che anela alla pienezza del setze, anzi al
superamento escatologico dell’ozto, che si dara soltanto dopo la risurrezione. E la prima
alleanza che — nonostante la santita della 76rah — non riesce a portare Israele al compi-
mento di quanto essa rivela: manca quel vino-amore che porta la legge non solo ad essere
un comandamento scritto su tavole di pietra, ma — molto di piu — ad essere una legge
viva, trascritta in ogni atto di vita sulle tavole del cuore. «Vino nuovo in otri nuovi» (cf
Mc 2,22 e parr.).

‘abad «servire» ¢ il termine tecnico in Deuteronomio per indicare il rapporto di al-
leanza tra il partner minore Israele e il suo Dio wow. I «servitori» dunque eseguono ’or-
dine di Gesu, che li mette nella condizione di capire quanto vuote siano effettivamente
le giare. Lo capiscono molto bene, perché le riempiono fino all’orlo.

L’opera di Gesu non distrugge e non butta via quanto di bene Israele aveva costruito,
ma viene in soccorso perché davvero possa compiersi la nuova alleanza, in cui non ci
sara piu bisogno di istruirsi gli uni gli altri, perché il Maestro interiore che ¢ lo Spirito
scrivera la legge sulle tavole del cuore.

vv. 9-10: L’ordine di Gesu di portare all’architriclino ’acqua cambiata in vino (v. 9)
mette in luce che per riconoscere la novita della nuova alleanza bisogna sapere che quel
vino proviene dall’azione di Gesu. Cio che Gesu offre ¢ la relazione nello Spirito e il
dono di amore che proviene dalla croce. Cana infatti rilancia all’ora della croce: ¢ in
quell’ora che si manifestera I’amore di Gesu sino all’estremo e a tutti sara consegnato lo
Spirito. Ecco il senso della nuova alleanza compiuta da Cristo Gesu.

Il vino viene offerto all’architriclino che ¢ la figura delle autorita giudaiche, in parti-
colare dei sacerdoti.* Ma costoro non sanno riconoscere quel dono ultimo offerto da
Dio perché davvero si possa adempiere la nuova alleanza nel suo Spirito. «Venne tra la
sua gente, ma i suoi non ’accolsero» (Gv 1,11): ¢ I’amara costatazione che sintetizza
I’'incomprensione dei capi di Gerusalemme.

Il dolce rimprovero finale dell’architriclino allo sposo (v. 10) mette in luce che davvero
si ha a che fare con un vino nuovo e che tale vino nuovo ¢ migliore del precedente. Anche
in questo passo ¢ in gioco I’ironia di cui ¢ disseminato il racconto giovanneo: quello che
I’architriclino riceve senza comprendere ¢ solo un primo assaggio di quanto avverra al
momento della croce, quando effettivamente si realizzera la nuova alleanza e sara con-
segnato lo Spirito.

Per questo ¢ possibile scorgere anche un’allusione al vino dell’eucaristia, che per Gio-
vanni sara il modo di produrre nella carne e nel sangue dell’'umano la vita piena della
nuova alleanza: «chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita piena e io lo
risuscitero nell’ultimo giorno» (Gv 6,54).

v. II: La conclusione ¢ molto importante perché segnala che inizia una serie di segni,
nel grande sabato del Figlio dell’lUomo. Ogni segno compiuto da Gesu sara la

4 Non ¢ possibile non sentire I’analogia tra questo strano nome per indicare il capo-banchetto e il comune
titolo del sommo sacerdote: dpytrpikAwos / dpyiepevs.

I3



manifestazione della sua gloria e I’invito a credere in Lui: tutto questo ¢ iniziato a Cana,
quando per la prima volta «manifesto la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui».
Cana non ¢ solo il primo dei segni operati da Gesu, ma anche il loro principio, il loro
modello e la loro origine. Tutti 1 segni del Quarto Vangelo sono una manifestazione di
quell’amore che raggiungera il suo acme nell’«ora» della croce.

PER LA NOSTRA VITA

I. L’annuncio evangelico che risuona oggi nelle nostre chiese e nelle nostre comu-
nita, ¢ non raramente languido e stereotipo, e la reazione degli ascoltatori ¢ spesso I’an-
noiata sazieta delle cose troppe volte ascoltate. E questo ¢ molto grave, perché se il Van-
gelo perde la sua nota di “lieta notizia” non ¢ piu Vangelo. Puo succedere in diversi
modi. [...]

In quest’ottica, la salvezza non ¢ piu grazia ma merito, non dono ma conquista. Non
lieta notizia ma affanno. E non ¢ tutto. Si priva ’annuncio cristiano del suo carattere
“lieto”, anche quando lo si appiattisce sul buon senso dell’'uomo, indebolendo la sua
nativa paradossalita e la sua carica di rinnovamento: non piu meraviglia e sorpresa, ma
discorso scontato e prevedibile; non piu novita che ribalta le vecchie strutture, ma quasi
una ragione in piu che le rafforza. [...]

Nei discorsi di addio dell’ultima cena leggiamo una delle piu solenni affermazioni di
Gesu su se stesso: «Ilo sono la via, la verita e la vita» (Gv 14,6). In questa affermazione ¢
racchiusa I’essenza della lieta notizia. Nel Vangelo di Giovanni la verita ¢ la rivelazione
di Dio.’

2. La donazione come atto e il dono come dinamica globale esigono la liberta: nel
donatore come scelta di dare, nel donatario come consenso a ricevere. Cosi la liberta,
per ambedue si fa gratuita. [...] La gratuita ¢ anzitutto la liberta del bene che si traduce
nel dono. Poi ¢ anche la qualita disinteressata degli atti e degli atteggiamenti: € il per-
nulla-in-cambio, che non deve essere confuso con il mero per-nulla, che trasformerebbe
la gratuita in assurdita. Infine la gratuita ¢, per cosi dire, la misura della sua dismisura.
[...] Ogni dono ¢ un messaggio che configura o rigenera simbolicamente la relazione e
le esistenze. Questo va inteso anzitutto nel senso che esso esprime il valore di legame.®

3. Dalla rivelazione evangelica si puo cogliere che Dio, in quanto Padre, non ¢ inte-
ressato alla religione, ma desidera il compimento della filialita universale. Vuole quella
rinascita dell’'umanita che ¢ il compimento della creazione grazie alla libera e amorevole
adesione di ognuno alla condizione filiale divina incarnata in Gesu. Questa adesione non
¢ una dichiarazione di principio, genera una vita nuova. La fede ¢ fedele, se ¢ feconda
ed ¢ tale non se da luogo a forme religiose di esistenza, ma se da alla luce nuova umanita.
Qui la connotazione di “nuova” sarebbe travisata se fosse intesa come lo stato di vita di
una porzione privilegiata di umanita separata da tutti gli altri. I.'umanita ¢ nuova se vive

5 B. MAGGIONI, La pazienza del contadino. Note di cristianesimo per questo tempo (Paralleli), Vita e Pensiero,
Milano 1996, pp. 35-37.
6 R. MANCINI, L’uomo e la comunita (Sequela Oggi), Edizioni Qigajon, Comunita di Bose - Magnano BI

2004, pp. 65-67.

14



dell’amore del Padre di Gesu . Nuova perché rinnovata rispetto a ogni vecchia compli-
cita con il male.”

4. In ogni istante il nostro essere ha come stoffa e sostanza I’amore che Dio nutre
per noi. L’amore creatore di Dio che ci tiene in vita non ¢ solo generosita sovrabbon-
dante: ¢ anche rinuncia, sacrificio. Non solo la passione, ma anche la creazione ¢ rinun-
cia e sacrificio da parte di Dio. La passione ne ¢ solamente la conclusione. Gia come
creatore, Dio si svuota della sua divinita, prende la forma di uno schiavo, si sottomette
alla necessita, si abbassa. Il suo amore mantiene nell’esistenza.®

5. Nel nostro tempo si € in cerca delle cose divine, si procede a tentoni e ci si inter-
roga impauriti su di esse. Sul nostro tempo ¢ scesa quella grande solitudine che ¢ pre-
sente soltanto dove domina ’abbandono di Dio. In mezzo alle grandi citta, nell’enorme
furibondo andirivieni di infinite masse di uomini ha fatto irruzione la grande tribolazione
della solitudine e della mancanza di radici. Cresce pero la nostalgia del ritorno di un
tempo in cui Dio abita tra gli uomini, dove Dio si lascia trovare. Una sete di contatto
con le cose divine € scesa sugli uomini, una sete bruciante che vuole essere acquietata.
[...]

Non avete affatto bisogno cosi tanto di cercare, di domandare, di evocare spiriti mi-
steriosi, 70 sono qui; il che significa che Gesu non promette soltanto la sua venuta, non
prescrive soltanto la via sulla quale lo si puo raggiungere, ma dice assai semplicemente:
i0 sono qui; che lo vediamo o meno, che lo sentiamo o meno, che lo vogliamo o meno,
questo ¢ del tutto indifferente di fronte al fatto che Gesu ¢ qui da noi, che egli ¢ dapper-
tutto dove noi siamo e che a questo riguardo non possiamo farci niente.’

6. Gesu svela progressivamente la sua condizione divina tra di noi, ¢ lo fa ad una
festa di nozze, a Cana di Galilea. Il simbolo delle nozze tra Dio e 'umanita, tracciato
nella Scrittura fino alla pagina intrisa di un vino nuovo di Alleanza, che diventa sangue,
sul Calvario, vita donata a noi, ha il suo primo svelamento a Cana. Quell’«ora» non an-
cora giunta ¢ infatti ’ora della croce.

Il segno ¢ una domanda posta a noi, non ¢ la tanto attesa risposta, aspettativa di
miracolo da soddisfare. LL.a pagina evangelica interroga e risponde, a suo modo. L’in-
ganno sarebbe di considerare i segni come dei miracoli, delle cose strepitose. In un’'uma-
nita talvolta inaridita noi cerchiamo prodigi per dire “Dio”, identificandolo con qualcosa
di miracoloso.

La festa nuziale ¢ il simbolo di pienezza e di inaudita gratuita, di Gesu che ¢ “da Dio”.
Segno che manifesta la gloria, apre alla fede in Lui i discepoli, ri-vela Dio. «Vedere Dio
— nessuno ha mai potuto. Un Dio unico generato — proteso al cuore del Padre — Lui ha
saputo narrarne» (Gv 1,17-18).

I passi di Gesu raccontati dal Vangelo di Giovanni, incontreranno la fede ma anche
I’opposizione dura: riveleranno e scandalizzeranno. Il segno non ¢ dunque un miracolo

7 R. MANCINI, [I senso della fede: una lettura del cristianesimo (Giornale di Teologia 306), Editrice Queri-
niana, Brescia 2010, p. 167.

8 S. WEIL, L’amore di Dio, Traduzione di G. BISSACA - A. CATTABIANI, con un saggio introduttivo di A.
DEL NOCE, Edizioni Borla, Roma 1968, 31994, p. 103.

° D. BONHOEFFER, Voglio vivere questi giorni con voi, a cura di M. WEBER, Traduzione dal tedesco di A.
AGUTI - G. FERRARI (Books), Editrice Queriniana, Brescia 2007, p. 155.

I5



da catturare, comprendere, desiderare, ma un avanzamento e un’attesa. «Dio é lo sposo e
tocca allo sposo avanzare verso colet che egli ha scelto, parlarle, condurla con sé: la sposa deve
solo attendere».*®

7. Confessare che Gesu é da Dio. 11 compito dei segni ¢ di inoltrarci nella profondita
della conoscenza del mistero di Gesu. Per noi che conosciamo la cronaca e abbiamo la
stoffa della transitorieta, c’¢ lo sconcerto di essere chiamati a vedere oltre il segno ed essere
trascinati dentro al mistero. LLa ragionevolezza imporrebbe di vedere le cose che ci sono e
non oltre. Ogni trascendimento e capacita di vedere sono il dono della sovrabbondanza
del Dio che ama e fa nozze con noi.

I’amore trascende sempre, ¢ ’agente di ogni trascendenza nell’uomo. E per questo apre il
futuro; non ’avvenire, che ¢ il domani che si presume certo, ripetizione con variazioni
dell’oggi e replica del passato: il futuro, I’eternita, quell’apertura senza limiti a un altro spazio
e a un altro tempo, a un’altra vita che ci appare davvero come la vita. Il futuro che attrae
anche la storia.

Ma ’amore ci proietta verso il futuro obbligandoci a trascendere tutto quello che promette.
La sua promessa indecifrabile squalifica ogni raggiungimento, ogni realizzazione. I.’amore ¢
I’agente piu poderoso della distruzione, perché scoprendo I’inadeguatezza e a volte I’inutilita
del suo oggetto, lascia aperto un vuoto, un nulla che atterrisce nel momento in cui viene
percepito. E I’abisso in cui sprofonda non solo ’amato, ma la vita, la realta stessa di colui
che ama. E ’amore che scopre la realta e inutilita delle cose, che scopre il non-essere e
anche il nulla. [...]

E il futuro inimmaginabile, I’irraggiungibile futuro di quella promessa di vita vera che
I’amore insinua in chi lo sente. Il futuro che ispira, che consola del presente facendo perdere
la fiducia in esso; che raccogliera tutti i sogni e le speranze, da cui scaturisce la creazione, il
non previsto. E liberta senza alcuna arbitrarieta. Cio che attrae il divenire della storia, che
corre alla sua ricerca. Quello che non conosciamo e ci invita a conoscere. Quel fuoco senza
fine che soffia nel segreto di ogni vita. Cio che unifica con il volo che trascende vita e morte,
semplici momenti di un amore che rinasce sempre da se stesso. Quanto dell’abisso del divino
¢ piu nascosto; ’inaccessibile che discende in ogni istante.™

Cosi il Quarto Vangelo si offre a noi. Sovrabbondante di segni, di ulteriori significati
da scoprire e da contemplare. Fino al segno piu radicale della croce, spazio in cui nessun
appariscente miracolo accade. E tuttavia la nostra fede trova la fondamento.

Ogni segno di Gesu chiama il commensale della relazione con lui a riconoscerlo. Nel
segno della “sponsalita donata” non c’¢ la paura che qualcosa manchi. Puro accogli-
mento oltre la nostra misura, inizio del settimo giorno. Da questa caparra di infinita €
possibile sottrarre, svuotarci per fare posto al vino nuovo della via, della verita e della vita,
non per privazione, ma per beatitudine. Nella festa di nozze non c’¢ posto per ’avarizia,
per ’angustia, per la distanza.

Il nuovo in noi, il sopravvenuto, ¢ entrato nel nostro cuore, ¢ penetrato nella sua carne piu
interna e anche la non ¢ piu, ¢ gia nel sangue. [...] Noi non possiamo dire chi sia entrato,
forse non lo sapremo mai, ma molti indizi suggeriscono che i futuro entra in noi in questa
maniera per trasformarsi in not, molto prima che accada.™

o S. WEIL, L’amore di Dio, Traduzione di G. BISSACA - A. CATTABIANI, con un saggio introduttivo di A.
DEL NOCE, Edizioni Borla, Roma 1968, 19943, p. 109.

T M. ZAMBRANO, L’uomo e il divino (Classici e Contemporanei), Edizioni Lavoro, Roma 2002, pp. 249-
252.

2 R.M. RILKE, «Lettera del 12 agosto 1904», in ID., Lettere a un giovane poeta, Lettere a una giovane signoray
Su Dio, Traduzione di L. TRAVERSO (Piccola Biblioteca Adelphi 110), Adelphi, Milano 1980, 19894,

16



E cosi!

Ogni volta che la sovrabbondanza di Dio
si offre ai nostri giorni e alle nostre vite.
L’alleanza nuova,

la Legge trasformata in Spirito (energia),
dono oltremisura.

L’amore si vive, non si argomenta.

Il vino delle nozze si tinge di sangue.
Gesu traccia la via per seguirlo

fino alla gloria, manifestata sulla croce.

In questa festa nuziale I’amore ¢ ’amante.

Il dono totale ¢ sempre incalcolabile.
Nell’amore sovrabbondante,
muoiono le parole.

I7



