PIETRO E QUELLI CON LUI

Quasi una definizione dei discepoli di Gesu: «dqwelh Pietro». E, insieme, I'evocazione di
guanto sia determinantare con Pietrgper vivere I'esperienza salutare ddare con Gese per
continuare a cercarlo come I’Amore della nostra.vit

«Pietro e quelli che erano con luikc(9,32): oppressi dal sonno, si svegliano e vedano |
gloria di Gesu, quale esito felice della passionandore, compimento di tutta la legge e di ogni
profezia.Stando con Pietrooppressi dal sonno, e non solo dal sonno, ciateste vediamo e
godiamo la bellezza di stare con Gesu...

«Simone e quelli con lui»Mc 1,36) si mettono a cercare Gesu, lo cercano reetisro sul
monte della comunione con il Padre. Trovandolo reghiera, gli confessano e gli attestano che
«tutti» lo cercanoStando con Pietroci mettiamo a cercare Gesu; da Lui gia chiamaititrtti, ci
poniamo responsabilmente a servizio di quella ceati Lui che anima segretamente il cuore di
ogni uomo...

1. Fraintendimenti e debolezze

Siamo ben avvertiti delle difficolta sollevate @pporto al ministero petrino e al suo valore
ecclesiale: tra mormorazioni e adulazione si rsahismatrrire il significato di Pietro e dello sar
con lui, mettendo a repentaglio cosi la veritaastare con Gesu. Anche maelli che oggi sono
con Pietronon mancano obiezioni e fraintendimenti che vantercettati.

Fonte remota di cio sembra essere il rivolgimental@nno contro 'autorita, ogni autorita: in specie
quella primaziale. Nello scenario di tante demdes,gaiu 0 meno recenti, sembra pretesa esorbifzartare
di «<sommo pontefice», di «potesta suprema» o diakgieia». Si obietta che un assolutismo petrinasaf
la sovranita di Gesu Cristo e si paventa che inpto soffochi la responsabilita personale dellae fdd
ognuno e la libertd di coscienza di ogni fedeldvdita un’istintiva diffidenza nei confronti delligorita
porta uomini e donne sinceramente impegnati nelia di fede a equivocare il giusto primato della
coscienza: secondo tale equivoco, la coscienzpuoraccettare di declinarsi e formarsi in ascaltzilita e
ossequio, poiché tutto cio striderebbe con la mnesalilita e la dignita individuali. Cosi, gli adile parole
del Papa vengono quasi immediatamente sentiti equoaierma di proprie idee e sensibilita o qualenimpie
estranea alle proprie logiche di pensiero e altgoa lettura della fede, rischiando di ammantarprbprie
idee di cio che, in fondo e giustamente, non ride riconoscere all’autoritd del Papa e di chisiehe
I'assolutismo. Nell'intimo della coscienza si codeecosi al Papa Istatusdi opinion leaderriservando agli
atti e alle parole del suo ministero una sortala@iigo selettivo: il quale avviene in base allaispopndenza
di quella «opinione» alle proprie convinzioni peral, forse piu propense a cercare sintonie copule
ricche voci dei tempi che a coltivare la docilittadarola eterna di Dio.

Del resto, sempre trguelli che sono con Pietr@ dato di percepire atteggiamenti che non rendono
ragione del servizio petrino nella chiesa: e fiarsz per rendere ancor piu ostica la sua compreasieh
contesto odierno. Alcuni sembrano attribuire al@pperogative divine o, magari in relazione al srag
dell'infallibilitd, una conoscenza straordinariajagi mantica, dell'intera verita del mistero di Rialel suo
Cristo: si direbbe, una sorta di devozione chehigsdi riservare al Papa un’indebita adulazioneespu

1



risulta particolarmente urtante per la sensibitii’'uomo adulto; e insidioso per la bellezza ddkde
cristiana che adora Dio nella carne benedetta wgiloFGesu. Come Pietro con Cornelio, il quale < e
prostrato ai suoi piedi adorandolo, il Papa entwamelle nostre case ci fa alzare dicendoci «Ancédino un
uomo» e ci annuncia Gesu Cristo, Signore di tafti At 10,26.36). In fondo, piu che la figura propria del
ministero petrino, cio che urta le coscienze édacceta modalita in cui il ministero petrino é statvolte
esercitato lungo i secoli: sappiamo quanto singasatata 'attrazione verso modelli di sovranit@natana e

di monarchia assoluta. Nella mentalita di tantitilioe devoti che siano, ancora permane una carente
immagine del ministero petrino: risalente in larggura ad un modello diuprema auctoritapiu legato ai
protocolli della sovranita mondana che ispirata aflemoria apostolica della stessactoritasdel Signore
Gesu.

Consapevole di queste difficolta e convinto della sesponsabilita particolare riguardo al desiderio
ardente del Signore di una comunione piena e iagsibitutte le Chiese, Giovanni Paolo Il ha asdolta
richiesta «di trovare una forma di esercizio delmpto che, pur non rinunciando in nessun modo
all'essenziale della sua missione, si apra ad ituez®ne nuova». L'ascolto si fa supplica e inaféinché il
ministero papale e il suo concreto esercizio sinon piu occasione e motivo di dolorose lacerazioni
dell'unica Chiesa di Cristo, ma servizio decisiverghé tutti siano una cosa sola, secondo I'amaaater
dello stesso Cristo: «Lo Spirito Santo ci doni l& $uce, ed illumini tutti i pastori e i teologiléenostre
Chiese, affinché possiamo cercare, evidentemersienie, le forme nelle quali questo ministero possa
realizzare un servizio di amore riconosciuto daglie dagli altri» Jt unum sin©5).

2. Pietro e quelli con lui nella grazia dell’Eucarist

Il Vaticano I, in uno dei suoi momenti piu delicata inteso raccogliere il senso profondo
dell'autorita nella Chiesa attraverso I'espressieo@munione gerarchica»; non gia alludendo ad un
generico «potere sacro e piramidale» di alcunilsi) secondo I'accezione piu diffusa del termine
«gerarchia». Piuttosto, vi si dice del «principaci®» della comunione che e la Chiesa, vi si dice
del principio sacro che fonda e regola I'autoritdlan Chiesa cosi che essa sacramentalmente
espressione della stessa autorita del Signore Ge&suwomunione € autenticamente apostolica
proprio in quanto istituita nella sua origine sache € la Pasqua di Gesu: nella memoria eucaristica
della Pasqua trova la sua origine dammuniodi quanti amano il Signore. Nell'ottica della
ecclesiologia di comunione e riannodando I'Eucerisii suo frutto proprio che e la Chiesa, la
Lumen Gentiumprecisa la collegialita episcopale in termini dtomunione gerarchica»,
esplicitando per cinque volte nel cap. Il la fotmucon il Papa» (una volta «sotto il Papa»).

«Fate questo in memoria di mela Chiesa é I'umanita che, nella sua verita ogga,
quella dei figli di Dio e dei fratelli, si ritrovaell’obbedienza grata a questo comando. Il pane
spezzato € partecipazione al corpo offerto di Gritcalice benedetto & partecipazione al sangue
versato di Cristo. Partecipiamo dunque al sacofmio, alla sua carita incondizionata «fino alla
croce». Cio, in primo luogo, si realizza nell'obmatza al suo comandamento nuovo: I'amore
fraterno nella misura e nella forma del suo amaeni. La comunione ecclesiale ha qui la sua
origine «sacra», indisponibile, sempre differengpeatto a moduli mutuati dall’aggregarsi degli
uomini. Nell’Eucaristia, il Signore Gesu trasmedteéDodici e,in loro, a tutti i suoi discepoli la sua
potestasil suopotere divino di Figlio, quello appunto che compéenore nel sacrificio di sé: cosi
che tutti godano della gloria pasquale precisamardividendo il suo sacrificio, la sua



incondizionata dedizione nell’annunciare il Vangdi®io e nel liberare ogni uomo dalle catene del
male. Il ministero del Papa non vanta altra origthe questa: egli, nella celebrazione eucaristica,
partecipa al sacrificio di Gesu nella forma corerdell’assunzione e dell’esercizio dello stesso
servizio in cui Pietro ha vissuto la sua comuniamom Gesu. Si tratta di quel servizio che,
coerentemente alla singolapetestasconferita a Pietro da Gesu, € essere roccia p&hiasa,
pescando gli uomini alla vita nuova, confermanddratelli, pascendo le pecore di Gesu.
Nell’Eucaristia la Chiesa e istituita quale comung@adegli uomini che partecipano al sacrificio di
Gesu; in questa comunione e a favore di essaaldageucaristica costituisce alcuni nel ministero
episcopale/apostolico. Per la comunione al corpal sangue di Cristo i discepoli tutti sono
trasformati dallo Spirito in «un solo corpo», ciaso secondo il suo modo proprio di partecipare
allo stesso amore di Cristo; per questo, € in wicon il Papa, con il Vescovo di ogni Chiesa
particolare e con tutti 'ordine sacerdotale ch€laesa viene resa perfetta in quell’amore. Finché
questa unione fosse precaria o, peggio, simuliaiehd in questa comunione mancasse qualcuno...:
per questo mai smetteremo di invocare la pienagierza del dono della perfetta comunione

nell’amore.Dentro 'unico ministero episcopale/apostolico,’Beicaristia viene confidata al Papa

quellapotestagpeculiare che corrisponde alla posizione volut&dau per Pietro tra gli apostoli e
nella Chiesa primitiva. Laotestagetrina, in tutto il suo spessore di carita pieatelli e per tutti e
in tutta la sua rilevanza istituzionale, «sgorgattihmente dal mistero eucaristi€o»

In una lettera del 2001 al metropolita ortodossomBskinos, il card. J. Ratzinger
riconduceva il ministero petrino e la sua primataal loro principio eucaristico, cogliendo cdsi i
senso profondo del «primato di onore» e della gizione universale» del Papa:

[...] '«onore» del primo non deve essere inteso seiso dell’onore protocollare mondano, ma
I'onore nella Chiesa € il servizio, &€ I'onore delibedienza di fronte a Cristo. E I'ckamore-agape»
non € un sentimento non vincolante, meno ancorargaizzazione sociale, ma, alla fin fine, un
concetto eucaristico [...]. Se la Chiesa nella suataepiu profonda viene a coincidere con
I'eucaristia, allora nella «presidenza dell'amooé una responsabilita per I'unita che ha signtfica

intraecclesiale [...]. Il Papa non € un monarca agsplla cui volonta € legge, ma, proprio
all'opposto, egli deve sempre tentare di resistle sue disposizioni personali e richiamare la

Chiesa alla misura dell'obbedienza; per questo, mirde essere lui stesso il primo ad obbédire

3. Pietro e quelli con lui nel NT

Nel mistero eucaristico, dunque, il Papa ricevsua particolargpotestamella Chiesa e per
la Chiesa: per quella grazia, il Papa vive il daio di Gesu secondo la forma e le funzioni dilque
servizio che era stato affidato a Pietro dallosigSesu. La tradizione viva della Chiesa ha sempre

1 Cfr. A. SoLa, Chi é la Chiesa? Una chiave antropologica e sacnatale per I'ecclesiologiaQueriniana, Brescia
2005, 89.

2 J. Razinger, Scambio epistolare tra il metropolita Damaskireo# cardinale Ratzingetin Io., Vi ho chiamati amici.
La compagnia nel cammino della fe@an Paolo, Cinisello Balsamo 2006, 17-45: 35s.



custodito I'attestazione neotestamentaria comesuokeciper riconoscere la figura propria del
ministero petrino: e ancora ci chiede di mandari@eaoria.

La tradizione neotestamentaridNel loro insieme, i testi ci riferiscono chiaranerdel
rilievo preminente di Pietro all'interno dei Dodieidella primitiva comunitd apostolica. Le varie
testimonianze evangeliche convergono a trattegdtaato come «primox» tra i discepoli (cit
10,2); primo ad essere chiamato, secondo i sigpticno, con il suo nome «Simone», a comparire
nelle liste, peraltro non identiche, dei Dodiciinpo a prendere la parola nel confronto tribolato tr
Gesu e i discepoli, quasi loro portavoce in ungdalare familiarita con Gesu. Pietro spicca come
rappresentante dell'esigenza dei discepoli di cemgere il loro servizio di responsabilita
obbediente al Signore (cfic 12,41). Con Giacomo e Giovanni, egli accompagnasuGe
nell’anticipazione della gloria sul monte (ctvic 9,2ss) e tra gli ulivi della passione (d¥c
14,33ss): anche li, e lui a prendere la parolalué éhe Gesu dice della loro incapacita di vegliar
A Pietro Gesu affida una missione peculiare, serviecisivo a favore degli altri discepoli, suoi
fratelli, e della Chiesa tutta di Gesu: al punte duesti lo riconosceranno davvero «roccia»,
secondo quel nome cosi gravido del senso profoetla sua persona e del suo ministero. Su di lui
sono rivolti sguardi e memorie nei giorni santiladPasqua di Gesu e della sua Chiesa: nella sua
fede fragile e ardimentosa proclama fedelta a Gesualla morte, vacilla, cade. Le lacrime amare
gli preparano occhi e cuore a vedere Gesu ristddizione tanto importante quanto antica di un
primo darsi a vedere del Signore a Pietro (b@or 15,3-7;Lc 24,33s).

Nella forza dello Spirito, Pietro svolge la misstoaffidatagli da Gesu: secondo Atti, nella
primitiva comunita apostolica, egli presiede akantegrazione del collegio apostolico, suo e |l
primo discorso missionario della Chiesa nel fuoetiadPentecoste, egli trascina la Chiesa ad
affrontare con coraggio evangelico le avversita m#eri umani, egli custodisce la santita della
comunita dei credenti, e lui ancora che introdut raissione ai gentili, sulle sue labbra la prima
formulazione delle decisionidpgmata del «concilio» di Gerusalemme circa le condizioni
dell’'accesso dei gentili al Vangelo di Gesu.

Due conferme autorevolilra quelli che erano con Pietro raccogliamo due aoitorevoli
che a loro modo confermano il rilievo preminentdPdtro e del suo ministero. Sappiamo come |l
quarto vangelo metta in evidenza la figura del efjgto amato: ora, cio0 che sorprende e che
I'esaltazione del discepolo amato avviene precisdenm relazione a Pietro. Cosi € nell’annuncio
del tradimento (cfrGv 13,23ss); cosi il mattino di Pasqua nella corsadde al sepolcro (cfiGv
20,2ss). Cosi in quella terza volta che il Signgirenanifesto ai discepoli sul lago: dal gettarsi in
acqua di Pietro, questa volta sulla parola credaeiteiscepolo amato, al suo interrogare Gesu circa
quel discepolo che rimane con Pietro e con tut@hli@sa fino alla venuta del Signore (&w 21,1-
23). E non si dimentichi la cura puntuale dell'egalista nellillustrare alla sua comunita e a tiltti
significato di cui e carico il nom€efg «che si traduce Pietro», cosi come, appena psimaa
premurato di fare per il titolo dvlessia «che tradotto e Cristo» (cfav 1,41s). Ecco una luminosa
conferma di quanto la tradizione neotestamentari@oosegna nel suo insieme: perché tanto
interesse per Pietro in un testo evangelico redadtto I'ascendente cosi rilevante del discepolo
amato e, tra I'altro, gia molti anni dopo la madidPietro? Perché...?



L'altra conferma, diremmo indiretta, ci viene daola in particolare dallapologiadel suo
Vangelo e del suo ministero ®al 1-2. Gia si intuisce I'importanza di Pietro dattéache Paolo,
fiero come era del Vangelo ricevuto «per rivelaeioti Gesu Cristo», si risolve a salire a
Gerusalemme (cfiGal 1,18) per informare Pietro; e poi, una secondéayaslale a Gerusalemme,
non gia per ricevere il Vangelo, ma perché il sam@élo sia riconosciuto nella sua oggettiva
conformita alla memoria apostolica di Pietro e @lelltre colonne della Chiesa madre. Paolo non
vuole «correre invano» (cfiGal 2,1s). Questa autorita di Pietro non & pero cosanamente
monolitica da impedire a Paolo di affrontare apedate Pietro ad Antiochia (ciGal 2,11ss). Di
fronte all'atteggiamento di Pietro con i pagani wentiti, Paolo fiuta simulazione e ipocrisia: e non
tace proprio perché, con Pietro di mezzo, c’ergotangioco. Con la franchezza della sua passione
apostolica, Paolo lascia trapelare quanto Piessdaleterminante per le Chiese: Pietro non era un
apostolo qualsiasi, il suo sbandare rispetto alkxita del Vangelo», proprio perclé a deviare,
stava trascinando nell'ipocrisia gli altri fratedlilo stesso Barnaba.

Quattro parole principali di Gesula tradizione viva della Chiesa, anche nella sua
diffusione popolare, ha custodito il senso impdteidel ministero di Pietro e dei suoi successori
riconoscendo Eccellenzali quattro testi: la chiamata ad essere «pescdtaremini» (c 5,1-11),

il compito di «confermare i fratellixL¢ 22,31s), I'investitura cosiddetfastoralein rapporto alla
triplice professione di amor&g 21,15-23), il conferimento dg@rimato nella funzione di «roccia»
e nel servizio delle «chiaviMgt 16,13-23).

Limmagine del pescatore di uomini lrc 5,1-11evoca lo spessore missionario di Pietro:
con pennellate da artista, Luca rende al vivo,sug stato nascente, la dedizione apostolica di
Pietro. Gia é dalla barca di Pietro che Gesu d@fftetti la bellezza inedita del suo insegnameato: |
sua parola introduce nella verita di Dio e dell'umriberando gli uomini dalle tenebre e dallombra
della morte. Una volta riconosciuta la sua misati@ospetto della santita del Signore, Pietro &
introdotto nella stessa missione messianica di @kswiene per «cercare e salvare tutto cio che e
perduto» (cfr. Lc 19,10). Cosi Pietro, seguendo Gesu, peschera ahini «alla vita»;
sperimentando quella fecondita della missione ciemev dall'ascolto docile della parola del
Signore, in fondo come Maria (cfrc 1,31; 5,7.9).

Se inLc 5 riconosciamo il Pietro missionario, ie 22,31secco che si profila il Pietro che
conferma i fratelli: in filigrana scorgiamo il mstero esercitato da Pietro nella primitiva comunita
apostolica in vista del perseverare dei fratellianeerita del Vangelo tra tentazioni e persecuizion
Nell’orizzonte della passione di Gesu, le paroleGdisu «evidenziano che la fede personale di
Pietro e il suo pentimento debbono fortificare $adipoli angosciati per I'opposizione pubblica
incarnata in Satana»La vocazione € solenne («Simone, Simone...»): ?@teve il mandato di
confermare i fratelli. Quel «confermare» e lo steasrbo che iLc 9,51 tratteggia il volto di Gesu
«indurito» nell’orientarsi verso Gerusalemme. Rigtonfermera i fratelli come «indurendone» il
volto, cosi che esso, nel tempo della grande aiohe della Chiesa, sia sempre piu risolutamente
orientato verso Gerusalemme, verso la Pasqua di.Gesista della comprensione del compito
affidato da Gesu a Pietro, € bene mettere in oishle note fondamentali. In primo luogo, la fede di

3 S. R-Ninor, Ecclesiologia. La sacramentalita della comunitéstiana Queriniana, Brescia 2008, 471.



Pietro non viene meno per la preghiera di Gesdeda di Pietro viene garantita dal «desiderio
ardente» di Gesu di mangiare la Pasqua con i duepassare al Padre» non da solo, ma con i suoi
discepoli. La preghiera di Gesu in quella notta egni notte della storia fonda e sostiene la fiide
Pietro e, quindi, la sua capacita di confermaréarskssa fede i fratelli. Ancora, le parole di Ges
dicono dell'intimo nesso tra «conversione» e complit«confermare i fratelli»: piu precisamente,
la conversione e la condizione per confermareteliiaCio significa che la preghiera di Gesu fonda
e alimenta la fede di Pietro proprio quale incessaa umile dinamica di conversione
all'indisponibile oggettivita del Vangelo.

Mentre inLc 22 la supplica di Gesu fonda la fede di Pietrdyiinl6,13-23Gesu attribuisce
la professione di fede di Pietro alla rivelazior [adre. Le parole dptimato possono essere lette
come esplicitazione della fioritura ministerialelldefede di Pietro, cosi come voluta da Gesu.
Snodo nevralgico di dolorose divisioni, crocevigdrienti cammini ecumenici, il testo sprigiona il
sSuo senso intorno a due immagini e disegnando emsone. La prima immagine € quella della
roccia. Proprio per il suo riconoscimento credeleia verita di Gesu, Pietro e roccia per la Chiesa
pietra angolare, garanzia di stabilita posta dgh&ie per la suaasaecclesiale (cfrMt 7,24-27),
ma anche, non per carne e sangue, bensi per gliaBi@, «roccia santa». Vi si evoca infatti la
roccia su cui si fonda il tempio, dimora di Dio;rteccia che, al centro del mondo, respinge le &ealt
avverse che minacciano e si avventano sull'opeBiali

Con questa parola venne dunque attribuita a Pistmondo il modo di esprimersi simbolico della
lingua ebraica, la posizione della roccia cosniba, secondo un’altra tradizione veterotestamentaria
(Is 28) spetta al Messia stesso. Con cio gli veaffidato un compito che comprendeva niente meno
che una continuazione dell'opera del Messia stebsoguesto simbolismo si inserisce anche
I'espressione concernente le «porte dell’Adex»pigpotenza non infrangera la resistenza della aocci
[...]. Da questo punto di vista l'ufficio di Pietr@ con esso la comunita dei credenti, vengono
sottratti alla potenza di cio che e caduco, e tal&zione di Cristo viene dichiarata come definitiva
permanente

Con la seconda immagine, quella delle chiavi dedriRedei cieli, a Pietro Gesu affida il
potere sulla casa di Davide, sull'lsraele nuovo €le Chiesa; mostrando cosi I'intimo legame tra
la Chiesa e quel Regno di Dio di cui essa e gerrsegao e strumento. Guardandosi dalla logica
degli scribi che chiudono il Regno agli uomini, narentrano e non vi lasciano entrare quanti lo
desiderano (cfiMt 23,13s), Pietro deve sovrintendere all’accessdi degiini al Regno che gia si
da nella concreta vita della Chiesa di Gesu; inl Iservizio di governare, perché ciascuno entti ne
Regno attraverso I'adesione sincera a Gesu e fagi@aizione alla vita comunitaria, prospettando e
definendo, nel dispiegare depositum fideie nell'ordinare la disciplina fraterna, le condizio
evangeliche perché questo effettivamente avvengaa@ente, la consegna delle chiavi e il detto
sul «legare e sciogliere» immettono Pietro in cugdremo ministero magisteriale e disciplinare che
ha il suo cuore incandescente nel perdono &#20,23). Lui lo sa bene; lui che aveva salito |l
monte della gloria del Figlio ancora tramortito gleel «Satana!» rivoltogli da Gesu, lui che aveva
versato lacrime battesimali allo sguardo del sugn&ie rinnegato, lui sa bene che nel Regno si
entra sempre e soltanto perdonati e che la Chasaunita del Regno, non & conventicola di

4 L. ScHerrezyk, Il ministero di Pietro. Problema, carisma, servizMarietti, Torino 1975, 26s.



perfetti, ma la comunione eucaristica dell’'umamigia. Veri perché umilmente consapevoli della
propria miseria, veri perché eucaristicamente digpal perdono di Dio e, quindi, al perdono
reciproco che restituiscono la bellezza di figli.

Ma ecco la tensione. «La carne e il sangue» allmnoce: e questa voce Pietro oppone a
Gesu che confida a lui e agli altri la forma dalle missione di Messia e, pertanto, la forma della
missione di Pietro e della Chiesa tutta. Alloralgigeato sei tu» diventa un «Satanal!»; la «roccia»
si muta in «pietra d’inciampo» che fa rovinare Bop di Gesu; la docilita alla rivelazione del Padre
e scalzata da un pensare mondano.

Colui che, per dono di Dio, pud essere solida moceidi per se stesso una pietra sulla strada, che
induce il piede ad inciampare. La tensione trailache proviene dal Signore e le proprie capacita
diventa cosi evidente da destare scalpore; quivireigualche modo anticipato tutto il dramma della
storia del papato, nel corso della quale ci imaatt sempre in entrambi gli elementi: quello per cui

il papato, grazie a una forza che non gli derivesédastesso, rimane il fondamento della Chiesa e
quello per cui nello stesso tempo singoli papi, lgercaratteristiche tipiche della loro umanita,
diventano sempre nuovamente scandalo, perché egtsiono precedere Cristo, piuttosto che
seguirlo; perché essi credono, con la loro logioaana, di dovergli preparare quella strada che
invece solo lui puo determinare [2..]

La professione di fede dMt 16 diventa inGv 21,15-23professione di amorecui
corrisponde una investitura pastorale da parteediuGAncora risuonano gli echi del rinnegamento,
nel contesto di una refezione pasquale: da li vianpeculiarepotestasdi Pietro, cosi come la
potestadi ciascuno. Gesu sa che il servizio pastoralaetré’soltanto puo fondarsi sull’amore per
lui, il Signore: «Mi ami tu?» Cio che determina daalita evangelica del ministero petrino e
ultimamente non la dedizione al gregge, ma lI'ampee il Signore. L'amore per Gesu e la
condizione per adempiere bene al compito di pasedlgregge. A questa condizione, il ministero
di Pietro riservera alle pecore le cure del PadBako (cfr. Gv 10), dal chiamarle una ad una per
nome all’esporre la vita per loro perché godandadéta divina, dal condurle fuori dai recinti di
morte al guidarle verso i pascoli della liberta figli: cosi che stiano sempre nella mano del
Signore, poiché esse sono sue. Nulla di simbohcquel «dare la vita» per le pecore; anzi, vi €
tutto il drammatico spessore della croce, per Ggsn lui, per Pietro. Vi e il lasciarsi rivestidal
Signore in un abbandono di amore che da corporaltandizionata dedizione per il gregge, tra ladri
e lupi e mercenari. Questo amore conduce Pietaaee«loria a Dio» al modo del Pastore Bello: il
matrtirio (cfr. Gv 21,18s).

Il martirio e poi...Pietro va, ...dove non vuole, condotto dal Signded,obbedienza a lui.
Va verso quella morte di croce che aveva pavematdsesu e per sé, e che aveva rifiutato nel suo
pensare mondano, rimproverando Gesu e, poi, brdodena spada. Lasciata la comunita di
Gerusalemme, esercitato il suo ministero di «roe@d Antiochia, sperimentata I'amarezza di
tornare ad essere «pietra d’'inciampo» @l 2), Pietro giunge a Roma, vi esercita il suo n@ns
apostolico secondo l'intenzione del Signore, @ lkémpie nel martirio, sigillo del suo amore per il
Signore, pienezza del suo partecipare alla dedizitmh Pastore Bello per le pecore di ogni ovile. Li
continua il suo ministero, come per una pussenza misticaei suoi successori, vescovi di Roma:

5 J. RrzinGeRr, La Chiesa. Una comunita sempre in cammipaoline, Cinisello Balsamo 1991, 43s.



il martirio di Pietro in Roma determina il luogolldeprosecuzione della sua funzione nella Chiesa e
per la Chiesa. Del resto, I'eucaristiacelebrata € memoria del sacrificio di Gesu e,ssoe del
sangue di Pietro e di Paolo. Per questo, chi gguedla Chiesa presiedendo la sua eucaristia, viene
introdotto dal Signore Gesu non in una genericéepgrazione al suo sacrificio di amore, ma in
quella partecipazione particolare che si da nelliagione del servizio apostolico preminente che
Pietro, proprio in quanto I'aveva ricevuta da Geslgva vissuto sino al martirio.

Evidentemente non avremo un secondo Pietro cheedaa pescatore di Galilea in tutte le
sue prerogative. Chi succede a Pietro non vedgriloge risorto, non é testimone oculare di quanto
avvenne dal battesimo di Giovanni sino al giornt'atcensione di Gesu al cielo: questi tratti
fondanti del ministero di Pietro sono infatti stamnente irripetibili. Secondo la volonta del Signor
di fondare la sua Chiesa avviene invece una suocessa Pietro nel suo ufficio di «confermare i
fratelli nella fede», di «pascere» lintero gregdel Signore, di essere «roccia» per la Chiesa:
compiti le cui forme concrete di esercizio e i cantorni istituzionali verranno via via a definirsi
rapporto al diffondersi missionario e allo strusitsi della Chiesa lungo la storia.

4. “Cristo ci lascia Pietro come vicario del suo amér@mbrogio)

Listituzione del servizio primaziale del Vescovo Rloma, attestata in vari modi gia nei
primissimi secoli, € conforme alla volonta di Geditedificare la sua Chiesa sulla roccia che e
Pietro e sugli apostoli con lui. La Chiesa vivegbér il Signore la vivifica nella sua Pasqua; nella
grazia eucaristica della Pasqua, la Chiesa sivdatfondata e plasmata proprio secondo quelle
garanzie di fedelta al Vangelo che Gesu aveva lstalni Pietro e in «quelli con lui»: vincoli
perennemente validi che, nel ministero del Papal enmistero dei vescovi con lui, operano come
essenziali per il procedere della Chiesa nellavsuia.

Per irrobustire I'affetto filiale e fraterno per Hapa e per sentire con la Chiesa il valore
singolare del suo ministero, ci affidiamo a trerseghe, davvero, stanno all’'inizio del ministero
petrino del Vescovo di Roma: l'imposizione dedllio, la consegna delihello del pescatore
I'insediamento sullacathedra L'unica funzione di «roccia» viene a declinansiquesti compiti
simboleggiati dai tre segni evidenziati nell'inizidel pontificato: lacathedra attraverso |l
«conferma i tuoi fratelli» di.c 22, esprime il servizio primaziale della custodidia fede autentica
in comunione con il collegio episcopale;pallio, evocando il «pasci le mie pecore»GW 21,
indica la cura pastorale per l'autentica unitaatath del gregge del Signoreahiello del pescatore
ricordando il conferimento della missione lic 5, rimanda al compito di guida suprema della
Chiesa nella sua sollecitudine missionaria a fadotatti gli uomini.

Il Papa conferma i fratelli nella fede autentidaPapa esercita la sua funzione di roccia per
la Chiesa custodendo la fede nella sua genuinitétalica. Quanto Stefano | affermava nella
controversia sul battesimo degli eretici ben rifeei di questpotestasnagisteriale del Vescovo di
Roma: «Nessuna novita, ma restare nella tradiziohlm certo avendo in orrore la docile e
creativa obbedienza allo Spirito nel dggi la fede cristiana, ma vigilando gelosamente su que
depositum fidecui nulla si puo togliere né aggiungere, mentressio viene invece doverosamente
promossa la comprensione saporosa e feconda; stogmedo, nella Chiesa mai si sapra altro che

8



«Gesu Cristo e questi crocifisso» (df€or 2,2), e tutto quanto si osservi e si definiscejporto a
tempi e lingue nuovi sara ancorato e orientatoestqunico sapere della fede. Ireneo, in tempi di
dottrine vane, lo sapeva bene: «Con tale Chiesalljgdi Roma], a causa della sua preminenza,
deve essere in accordo ogni Chiesa, cioe i credentigni luogo, poiché in essa [...] & stato
conservato cido che a partire dagli apostoli € miade». Il supremo zelo dottrinale del Papa € a
servizio di questo: che Gesu Cristo, nella suaspatibile oggettivita, ...proprio Lui e non altriasi

«il pastore e vescovo» delle anime tutte (&Rt 2,25¥. E cosi decisivo questo suo servizio della
verita della fede, che il Papa, e il collegio deseovi con lui, a certe condizioni, giungono a
definire in modo infallibile aspetti importanti deelfede e della morale, sempre per assicurare il
retto procedere della Chiesa nella verita del Vengénvestendo in certi casi il carisma
dell'infallibilita, il Papa interpreta il misteroidsesu Cristo cosi che i fedeli sappiano bene che
quelle implicazioni del mistero di Gesu Cristo éatiggetto di definizione sono esenti da errori in
virtl di una speciale assistenza dello Spirito &aqtiello stesso Spirito che custodisce la Chiesa
tutta nella sua indefettibile fedelta al Signorefdrza di questo suo servizio dell'oggettivitaldel
fede, il Papa garantisce la Chiesa nella sua misgpwopria: quella di «perpetuare e trasmettere
tutto cio che essa €, tutto cid che essa crebeb\ferbum8), ovvero la missione di annunciare e
testimoniare il mistero di Gesu Cristo che I'hdusta quale umanita nuova nella sua Pasqua.

Cosi Benedetto XVI spiegava il senso di questoizerdell’oggettivita della fede, nella
Messa del suo insediamento swéhedra romang7 maggio 2005):

Questo e il compito di tutti i Successori di Pietesere la guida nella professione di fede int@ris

il Figlio del Dio vivente. La Cattedra di Roma ez#ntto Cattedra di questo credo. Dall'alto di
guesta Cattedra il Vescovo di Roma é tenuto comtagrte a ripeterddominus lesus- “Gesu é il
Signore”, come Paolo scrisse nelle sue lettereoaiddi (10,9) e ai CorinzilCor 12,3). Ai Corinzi,
con particolare enfasi, disse: “Anche se vi sorsidntetti déi sia nel cielo sia sulla terra... per noi
c’e un solo Dio, il Padre...; e un solo Signore GEsisto, in virtu del quale esistono tutte le cose e
noi esistiamo per lui”X Cor 8,5). La Cattedra di Pietro obbliga coloro chesaro i titolari a dire -
come gia fece Pietro in un momento di crisi deicgi®li - quando tanti volevano andarsene:
“Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vitaretenoi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il
Santo di Dio” Gv 6,68ss). Colui che siede sulla Cattedra di Pid&ee ricordare le parole che |l
Signore disse a Simon Pietro nell'ora dell’'Ultimara: “....e tu, una voltaavveduto, conferma i
tuoi fratelli....” (Lc 22,32). Colui che € il titolare del ministero jr@trdeve avere la consapevolezza
di essere un uomo fragile e debole - come sondifeageboli le sue proprie forze - costantemente
bisognoso di purificazione e di conversione. Ma egld anche avere la consapevolezza che dal
Signore gli viene la forza per confermare i suatdlli nella fede e tenerli uniti nella confessialed
Cristo crocifisso e risorto [...].

Il Vescovo di Roma siede sulla sua Cattedra peg tstimonianza di Cristo. Cosi la Cattedra € il
simbolo dellgpotestas docendguella potesta di insegnamento che e parte datedel mandato di
legare e di sciogliere conferito dal Signore arBiet, dopo di lui, ai Dodici [...]. La potesta di

6 «La missione del Vescovo di Roma nel gruppo tiii tiPastori consiste appunto nel “vegliare” (d&qigein) come una
sentinella, in modo che, grazie ai Pastori, si imdautte le Chiese particolari la vera voce di €riRastore. Cosi, in
ciascuna delle Chiese particolari loro affidateesilizza I'una, sancta, catholica et apostolicdds@: Tutte le Chiese
sono in comunione piena e visibile, perché tulastori sono in comunione con Pietro, e cosi méiiudi Cristo» [t
unum sint94).



insegnare, nella Chiesa, comporta un impegno azgexell’obbedienza alla fede. Il Papa non € un
sovrano assoluto, il cui pensare e volere soncele@bcontrario: il ministero del Papa e garanzia
dell’'obbedienza verso Cristo e verso la Sua PaExg#.non deve proclamare le proprie idee, bensi
vincolare costantemente se stesso e la Chiesaladitienza verso la Parola di Dio, di fronte a iutti
tentativi di adattamento e di annacquamento, confeodte ad ogni opportunismo [...]. Il Papa e
consapevole di essere, nelle sue grandi decidegato alla grande comunita della fede di tutti i
tempi, alle interpretazioni vincolanti cresciuted il cammino pellegrinante della Chiesa. Cosi, il
suo potere non sta al di sopra, ma € al servizita dearola di Dio, e su di lui incombe la
responsabilita di far si che questa Parola continwimanere presente nella sua grandezza e a
risuonare nella sua purezza, cosi che non vengaaq@itezzi dai continui cambiamenti delle mode.

La Cattedra & - diciamolo ancora una volta - simbiélla potesta di insegnamento, che & una
potesta di obbedienza e di servizio, affinché leoRadi Dio - la sua verita! - possa risplendeeedr

noi, indicandoci la strada. Ma, parlando della €t del Vescovo di Roma, come non ricordare le
parole che Sant’lgnazio d’Antiochia scrisse ai Rorddietro, provenendo da Antiochia, sua prima
sede, si diresse a Roma, sua sede definitiva. & iesa definitiva attraverso il martirio con cui
lego per sempre la sua successione a Roma. Ignkazpgrte sua, restando Vescovo di Antiochia, era
diretto verso il martirio che avrebbe dovuto suliirékoma. Nella sua lettera ai Romani si riferisce
alla Chiesa di Roma come a “Colei che presiedeanatire”, espressione assai significativa. Non
sappiamo con certezza che cosa Ignazio avesserdaivwenente usando queste parole. Ma per
'antica Chiesa, la parola amoragape accennava al mistero dell'Eucaristia. In questistdfo
I'amore di Cristo si fa sempre tangibile in mezzo@. Qui, Egli si dona sempre di nuovo [...].
Presiedere nella dottrina e presiedere nell’amaltg, fine, devono essere una cosa sola: tutta la
dottrina della Chiesa, alla fine, conduce allamdeel’Eucaristia, quale amore presente di Gesu
Cristo, e il criterio di ogni dottrina.

Il Papa pasce il gregge del Signore nell’'unita otitta. Pascere il gregge significa donare la vita
affinché le pecore tutte siano effettivamente dgh&e Gesu e non di altri: e lui seguano, distergione
bene la voce. Il compito di pastore del Papa, ldiadjioffuscare il Pastore supremo (cEPt5,4), ne irraggia
la cura premurosa verso le pecore tutte, ciascalia sua condizione concreta. Praticando seconclaoile
di Dio questa sollecitudine pastorale, il Papa dngaegge affidatogli conducendolo fuori da ognilewdi
schiavitu e inedia e difendendolo dalle molteplaghacita mondane e religiose che assaltano anicoepé
accompagna il gregge ai pascoli del nutrimentoad&arola e dellEucaristia. E si dedica, nella sua
«presidenza della carita (fraterna)», a vegliaféusita della Chiesa promovendo la pluriformitaecki
guella unita originaria € gemmazione e a quell&ausssenzialmente concorre. Pertanto, «semprex.soto
il collegio dei vescovi, il Papa attende alla «ardt fede e di comunionekimen Gentiuni8) della Chiesa
intera: in lui riconosciamo «il perpetuo e visibilencipio e il fondamento dell’'unita sia dei vestsia della
moltitudine dei fedeli»l(lumen Gentiun23). Ricordando quanto Giovanni Paolo Il néltaunum sintabbia
insistito sull'urgenza di individuare le forme dii@pto «servizio di amore» a favore dell’'unita d&t@ni,
lasciamo che la parola di Benedetto XVI illustrsénso di questo aspetto del ministero petrinoré@rgalal
suo simbolo che e il pallidmelianella Messa di inizio del Ministero Petrino, 24ikp2005).

Il primo segno e il Pallio, tessuto in pura lanae eni viene posto sulle spalle. Questo antichissimo
segno, che i Vescovi di Roma portano fin dal IVadecpud essere considerato come un’immagine
del giogo di Cristo, che il Vescovo di questa citt&ervo dei Servi di Dio, prende sulle sue spdll
giogo di Dio e la volonta di Dio, che noi accoglanE questa volonta non € per noi un peso
esteriore, che ci opprime e ci toglie la libertén@scere cio che Dio vuole, conoscere qual é la via
della vita — questa era la gioia di Israele, esud grande privilegio. Questa e anche la nostia:gi

la volonta di Dio non ci aliena, ci purifica — maiga modo anche doloroso — e cosi ci conduce a noi

10



stessi. In tal modo, non serviamo soltanto Lui mmadlvezza di tutto il mondo, di tutta la storia. |
realta il simbolismo del Pallio € ancora piu cotmrda lana d'agnello intende rappresentare la
pecorella perduta o anche quella malata e quel®ldeche il pastore mette sulle sue spalle e
conduce alle acque della vita. La parabola deltoqgdla smarrita, che il pastore cerca nel deserto,
era per i Padri della Chiesa un'immagine del mistérCristo e della Chiesa. Lumanita — noi tutti -
e la pecora smarrita che, nel deserto, non travdapstrada. Il Figlio di Dio non tollera questglE
non puo abbandonare 'umanita in una simile misgeeeondizione. Balza in piedi, abbandona la
gloria del cielo, per ritrovare la pecorella e ipgiela, fin sulla croce. La carica sulle sue spgiterta

la nostra umanita, porta noi stessi — Egli € illbpastore, che offre la sua vita per le pecor@allio
dice innanzitutto che tutti noi siamo portati das@r. Ma allo stesso tempo ci invita a portarcnl’u
I'altro. Cosi il Pallio diventa il simbolo della ssione del pastore [...]. La santa inquietudine di
Cristo deve animare il pastore: per lui non e fedifnte che tante persone vivano nel deserto [...].
La Chiesa nel suo insieme, ed i Pastori in essamec@risto devono mettersi in cammino, per
condurre gli uomini fuori dal deserto, verso il §aodella vita, verso I'amicizia con il Figlio di Di
verso Colui che ci dona la vita, la vita in piersezz

Il simbolo dellagnello ha ancora un altro aspetiell’Antico Oriente era usanza che i re
designassero se stessi come pastori del loro poglesta era unimmagine del loro potere,
un’immagine cinica: i popoli erano per loro comeqe, delle quali il pastore poteva disporre a suo
piacimento. Mentre il pastore di tutti gli uomiili,Dio vivente, & divenuto lui stesso agnello, si é
messo dalla parte degli agnelli, di coloro che smalpestati e uccisi. Proprio cosi Egli si rivetane

il vero pastore: “lo sono il buon pastore... lo offeomia vita per le pecore”, dice Gesu di se stesso
(Gv 10,14s). Non e il potere che redime, ma I'amoreé€Qo € il segno di Dio: Egli stesso € amore.
Quante volte noi desidereremmo che Dio si mostrasseforte. Che Egli colpisse duramente,
sconfiggesse il male e creasse un mondo migliartte Te ideologie del potere si giustificano cosi,
giustificano la distruzione di cio che si opporreld progresso e alla liberazione dell’'umanita. Noi
soffriamo per la pazienza di Dio. E nondimeno amidutti bisogno della sua pazienza. Il Dio, che
e divenuto agnello, ci dice che il mondo viene athvdal Crocifisso e non dai crocifissori. Il mondo
e redento dalla pazienza di Dio e distrutto dalfamienza degli uomini.

Una delle caratteristiche fondamentali del pastienee essere quella di amare gli uomini che gli sono
stati affidati, cosi come ama Cristo, al cui seovigi trova. “Pasci le mie pecore”, dice Cristo a
Pietro, ed a me, in questo momento. Pascere vimbhdiare, e amare vuol dire anche essere pronti a
soffrire. Amare significa: dare alle pecore il vdrene, il nutrimento della verita di Dio, della iar

di Dio, il nutrimento della sua presenza, che eigtlona nel Santissimo Sacramento. Cari amici — in
guesto momento io posso dire soltanto: pregatemgerperché io impari sempre piu ad amare |l
Signore. Pregate per me, perché io impari ad aseargre piu il suo gregge — voi, la Santa Chiesa,
ciascuno di voi singolarmente e voi tutti insierReegate per me, perché io non fugga, per paura,
davanti ai lupi. Preghiamo gli uni per gli altrienghé il Signore ci porti e noi impariamo a poritarc
gli uni gli altri.

Il Papa guida la Chiesa nella sua sollecitudine siogaria a favore di tutti gli uominiPer il suo

ministero compete al Papa di guidare le Chiesdjgumata come unita cattolica, nella missione dmh§elo.
Il Papa € investito in maniera singolare del compiit «pescare gli uomini»; in lui continua la m@
ricevuta e esercitata da Pietro, quella di preseed®#’andare missionario della Chiesa, nella cpasalezza
grata e lieta che Gesu e il Signore di tutti. Liesgo di questa presidenza si svolge anche nekdigmento
e riconoscimento dell’autenticita del Vangelo cheChiese, in ogni luogo, comunicano agli uominisico
come nella promozione di quella missione che, elsantrinseca alla natura della Chiesa, non pueress
sospesa 0 maldestramente eseguita. In particapetta al Papa, proprio in quanto successore @&loPi

11



«pescatore di uomini», la responsabilita di asoelearaccogliere dalle Chiese tutte la testimordaaelle
meraviglie che Dio opera attraverso I'azione misaita, cosi che, nella trama dell’'unita cattoliogni
Chiesa si senta incentivata a cercare una praiigsianaria sempre piu coerente con la stessa messiel
Redentore. Se ogni vescovo & chiamato, in quandmeaucattolico», alla cura abituale e quotidiandadel
Chiesa locale e alla sollecitudine per tutta laeG&j al Papa compete quella «potesta supremaegbiain
ultima istanzala vita di ogni Chiesa locale e l'operare di oges®ovo: non per il gusto mondano della
competizione, né per il piacere di un potere asspha «in vista del bene della Chiesaurfien Gentium
Nota esplicativa previ&). Allora, esortate e consolate dal «pescatorediini», le Chiese, gettando le reti
della parola e della testimonianza, sperimenterdiafiicacia evangelica della missione che trovastio
principio e il suo criterio nell'obbedienzaarianaalla Parola del Signore. Li sta la condizione nitiaoia
della fecondita della missione ecclesiale; fec@ndite, realizzata dalla forza della Parola del @igmr non
da accorgimenti meramente umani, onora e alimantarhunione delle Chiese tutte. Il segno dell’angél
pescatore viene cosi interpretato da Benedetto XVI:

Il secondo segno, con cui viene rappresentato hall@ia odierna l'insediamento nel Ministero
Petrino, € la consegna dell'anello del pescatomechiamata di Pietro ad essere pastore, che abbiamo
udito nel Vangelo, fa seguito alla narrazione di ypesca abbondante: dopo una notte, nella quale
avevano gettato le reti senza successo, i discepatino sulla riva il Signore Risorto. Egli comanda
loro di tornare a pescare ancora una volta ed euveda rete diviene cosi piena che essi non ri@scon
a tirarla su; 153 grossi pesci: “E sebbene fossesotanti, la rete non si strappd3\21,11). Questo
racconto, al termine del cammino terreno di Gesuicsuoi discepoli, corrisponde ad un racconto
dell'inizio: anche allora i discepoli non avevanespato nulla durante tutta la notte; anche allora
Gesu aveva invitato Simone ad andare al largo angba volta. E Simone, che ancora non era
chiamato Pietro, diede la mirabile risposta: Magssulla tua parola gettero le reti! Ed ecco il
conferimento della missione: “Non temere! D’oragaoi sarai pescatore di uominiLg 5,1-11).
Anche oggi viene detto alla Chiesa e ai succesgli apostoli di prendere il largo nel mare della
storia e di gettare le reti, per conquistare ginuo al Vangelo — a Dio, a Cristo, alla vera vita.
Padri hanno dedicato un commento molto particaaehe a questo singolare compito. Essi dicono
cosi: per il pesce, creato per I'acqua, & mortssere tirato fuori dal mare. Esso viene sottrdtsua
elemento vitale per servire di nutrimento alluondda nella missione del pescatore di uomini
awvviene il contrario. Noi uomini viviamo alienatielle acque salate della sofferenza e della miorte;
un mare di oscurita senza luce. La rete del Vangetwa fuori dalle acque della morte e ci porta
nello splendore della luce di Dio, nella vera vig.proprio cosi — nella missione di pescatore di
uomini, al seguito di Cristo, occorre portare gdimini fuori dal mare salato di tutte le alienazioni
verso la terra della vita, verso la luce di Dio.dgdprio cosi: noi esistiamo per mostrare Dio agli
uomini. E solo laddove si vede Dio, comincia veratada vita. Solo quando incontriamo in Cristo il
Dio vivente, noi conosciamo che cosa € la vita [Ndn vi e niente di piu bello che essere raggiunti,
sorpresi dal Vangelo, da Cristo. Non vi & nientpidibello che conoscere Lui e comunicare agli altr
I'amicizia con lui. Il compito del pastore, del pasore di uomini pud spesso apparire faticoso. Ma e
bello e grande, perché in definitiva € un servigia gioia, alla gioia di Dio che vuol fare il suo
ingresso nel mondo.

Vorrei qui rilevare ancora una cosa: sia nellimiaglel pastore che in quella del pescatore emerge
in modo molto esplicito la chiamata all’'unita. “locora altre pecore, che non sono di questo ovile;
anch’esse io devo condurre ed ascolteranno la mia e diverranno un solo gregge e un solo
pastore” Gv 10,16), dice Gesu al termine del discorso del lpamsiore. E il racconto dei 153 grossi
pesci termina con la gioiosa constatazione: “sebljessero cosi tanti, la rete non si strapg®v (
21,11). Ahimé, amato Signore, essa ora si & sttapparremmo dire addolorati. Ma no — non
dobbiamo essere tristi! Rallegriamoci per la tuanpessa, che non delude, e facciamo tutto il

12



possibile per percorrere la via verso l'unita, ¢héhai promesso. Facciamo memoria di essa nella
preghiera al Signore, come mendicanti: si, Signicerdati di quanto hai promesso. Fa’ che siamo
un solo pastore ed un solo gregge! Non permettegela tua rete si strappi ed aiutaci ad essere
servitori dell’'unita!

Che guesta comprensione del ministero del Papanciuca a far nostre le parole di un parroco delle
nostre terre, amante del Signore e della sua Chiesao vivissimo senso della fede nel Signoreten
'appartenenza responsabile e docile alla Chiefarzain tutti la disposizione ad un’accoglienzeata e
cordiale del successore di Pietro... Quanto don PrMazzolari diceva di Pio Xll, in un’autentica
dichiarazione di amore, lo diciamo, insieme allaeSh tutta, di Benedetto XVI:

Solo colui che ama Cristo, puo custodire e padeesae pecorelle, perché solo colui che ama Cristo
puod essere riconosciuto dalle sue pecorelle: pesaloécolui che ama, vede nelle anime il Criste e |
sa rispettare, aiutare, venerare come membra stessie perché solo colui che ama, pud mutare
l'autorita in servigio.

Pietro ha un cuore, il suo gran cuore.

Cristo glielo prende, lo accende della sua carltaieserisce nellpietra, ve lo crocifigge sopra. La
chiesa e in queste due realta: cuore e pietra.s€para l'una dall’altra, commette un orribile
sacrilegio.

Nessuno potra togliere alla chiesa la fermezzatestimoniare la verita, perché nessuno potra
togliere dal cuore I'amore [...].

Il cuore della chiesa batte col cuore di Pietroaawml cuore di Cristo.

Nel cuore di Pio XIlI batte il cuore di Pietro, aimhauore di Cristo. Riposando su quel povero cuore
stanco e sofferente — tutti i grandi cuori sonorcsiofferenti — si riposa sul cuore di Cristo

7 P. MazzoLari, Anch'’io voglio bene al pap&DB, Bologna 1978 29s.

13



