Gli Esercizi spirituali
E le nostre
Comunita cristiane

Gli Esercizi spirituali
e la pastorale ordinaria

Commento di

P. Cesare Bosatra, sj



GLI ESERCIZI SPIRITUALI E LE NOSTRE COMUNITA CRISTIANE

Presentazione del documento dei VVescovi lombardi.

Il Documento si presenta come un servizio reso alle comunita ecclesiali, agli operatori

pastorali e alle Case di spiritualita:

“Vorremmo con questa lettera aiutare a faticare di meno e a ottenere di piu”

(pag. 6).

Il testo e composto di 84 paragrafi che corrispondono ad almeno 84! diversi punti di
osservazione, o0 ambiti, offerti alla nostra considerazione, studio e applicazione. Un impegno
complesso da non lasciare in balia delle abitudini o degli eventi che corrono, ma da assumere
responsabilmente affinché sia applicato secondo le esigenze della nostra gente e le attese dei

\Vescovi.

SOMMARIO
Introduzione: Gli Esercizi ieri e oggi. Paragrafi 12

1. Che cosa intendiamo quando parliamo di

Esercizi spirituali di S. Ignazio? 19
2. Per quali ragioni gli Esercizi sono attuali oggi? 17
3. Gli Esercizi nella Chiesa. 9
4. Quale uso pastorale si puo fare degli Esercizi? 7

5. Le condizioni per un servizio ai “Tempi
dello Spirito” da parte delle Case di Esercizi? 19

Conclusione. 1

[NB: il commento coincide approssimativamente con i punti della Lettera esaminati, puo essere letto
di seguito e autonomamente. Le pagine si riferiscono all’edizione del Centro Ambrosiano.]



GLI ESERCIZI IERI E OGGI

[pag. 5] Gia nel 1973 noi Vescovi lombardi abbiamo indirizzato ai
sacerdoti, ai religiosi e ai laici una Lettera intitolata | tempi dello
Spirito e gli Esercizi Spirituali. Benché quello scritto non abbia forse
avuto I’attenzione che avrebbe meritato, ne consideriamo ancora
valido I’intento: “Renderci conto della situazione attuale dei “Tempi
dello Spirito” e degli “Esercizi Spirituali” e dell’accoglienza che
ancora trovano tra le popolazioni delle nostre Diocesi”
(CONFERENZA EPISCOPALE LOMBARDA, | tempi dello Spirito
e gli Esercizi Spirituali, Collana Maestri della fede/55, Torino -
Leumann 1973, p.4).

In questi anni nella pastorale diocesana e parrocchiale si €
affermato chiaramente I’impegno per avviare sempre pit e meglio le
persone a un’intensa esperienza spirituale. Ma siamo ancora lontani
dal fare di questo una scelta caratterizzante I’insieme della nostra
azione pastorale.

[pag. 6] Un fatto, in particolare, ci deve far riflettere. Molte delle
persone che fanno dei Ritiri o Esercizi Spirituali arrivano a questa
esperienza quasi per iniziativa personale, non per una proposta che
nasce da un cammino di maturazione della fede vissuto nella propria
comunita. Si tratta spesso di una scoperta casuale, solitaria, avvenuta
pit per il fenomeno del “passaparola” tra amici che per un gesto di
amorevole discernimento posto dalla comunita parrocchiale o dalla
propria guida spirituale. La ragione di cio sta forse nel fatto che le
parrocchie gia compiono una grossa fatica nell’attendere alle necessita
religiose di base. Vorremmo con questa lettera aiutarle a faticare di
meno e a ottenere di piu, puntando sulla proposta di esperienze
spirituali che bene orientino I’esigenza di interiorita che si avverte
presente nel popolo cristiano e che talvolta trova risposte parziali
e inadeguate. Proprio per questo riproponiamo il tema degli Esercizi
Spirituali.

L’occasione propizia per questa Lettera ci é stata offerta dalla
celebrazione del quinto centenario della nascita di s. Ignazio di Loyola
(1491) e del 450° anniversario della fondazione della Compagnia di
Gesu (1540). La Chiesa dell’epoca moderna deve molto all’intuizione
spirituale e all’opera evangelizzatrice di Ignazio e dei Gesuiti. Molti di
noi, preti, religiosi e laici,

[pag. 7] hanno risentito profondamente, nella loro vita cristiana,
dell’opera di formazione alla santita promossa da Ignazio con un
metodo che ha saputo interpretare le istanze spirituali profonde del suo
tempo. Percid €& sembrato opportuno, andando oltre I’aspetto
puramente celebrativo e dopo aver fatto noi stessi quest’anno gli
Esercizi insieme, riflettere con voi sull’eredita di questo santo che ha
saputo porre I'autenticita dell’esperienza di Dio a fondamento del
proprio magistero spirituale.

Facendone riconoscente memoria, le Chiese lombarde si
affidano alla sua intercessione per ottenere il dono di saper educare la
gente di oggi a quella esperienza spirituale che le consenta di conoscere
pit profondamente Gesu Signore fino a conformarsi a Lui con una vita
santificata dallo Spirito. Perché il “far memoria” di s. Ignazio sia
efficace nella vita delle nostre Chiese, modo migliore non puo esservi
che raccogliere e rivivere nella nostra esperienza di fede il meglio
della sua fatica: gli Esercizi Spirituali.

Li riproponiamo nelle nostre Chiese perché tornino ad essere
un mezzo insigne di formazione alla santita della vita e proposta

Introduzione.

I Vescovi lombardi riconoscono negli ES uno
strumento pastorale adatto, e forse anche
privilegiato, “per faticare meno e ottenere di

piu”.

a) Con fermezza viene anzitutto ribadito
Iimpegno della pastorale d’insieme: ““per
avviare sempre piu e meglio le persone a
un'intensa esperienza spirituale”.

Si dice anche che I'obiettivo della pastorale si
raggiunge quando la comunita come tale € in
grado di portare spontaneamente i suoi membri
a forti esperienze spirituali. Dichiarano
anormale, segno cioé di qualcosa che non va,
l'iniziativa del singolo che, esulando da tutto il
contesto ecclesiale circostante, si prende un
tempo straordinario per lo spirito. Oggi, per lo
piu, avviene cosi, quando l'andare a fare gli ES
non appare addirittura un allontanamento strano
e non ben capito da tutti. Dovrebbe quindi
divenire sempre pit normale che la stessa
comunita avverta il bisogno di avviare alle Case
di preghiera, per esigenze intrinseche al suo
cammino, persone adatte e preparate che
dovranno poi essere di maggiore aiuto alla vita
parrocchiale. In altre parole l'esigenza della
singola persona di fare gli Esercizi pud
coincidere con il bisogno della Chiesa locale di
avere tra i suoi membri qualcuno che sappia
mettere a servizio dell'intera  comunita
I'esperienza e la dinamica degli Esercizi.

b) In secondo luogo si sottolinea “I'esigenza di
interiorita nel popolo cristiano... che talvolta
trova risposte parziali e inadeguate™ (pag. 6). Il
bisogno di fare esperienze spirituali qualificate
c'e in molti cristiani, non pud che essere
ripetutamente confermato da piu parti, carente
invece sembra essere la capacita di taluni
operatori pastorali di saper indirizzare gli
individui in luoghi adatti.

A questo pu0 aggiungersi l'incapacita degli stessi
centri di spiritualita di attrarre
significativamente.

c) Assai interessante, e in qualche modo nuova
almeno per noi, € la volonta esplicita ed insistente



qualificata nel quadro della normale azione formativa delle nostre
comunita parrocchiali. Se “formare” significa far assumere
pienamente la “forma”

[pag. 8] di cristo (Cf. Gal 4,19: “Finché non sia formato Cristo in
voi”), gli esercizi sono un aiuto importante a tale scopo.

Se I’intervento dei Vescovi lombardi nel 1973 tendeva a dare
opportuna collocazione al tema degli Esercizi in una condizione di
Chiesa segnata da incomprensione e perfino contestazione della utilita
e del significato dei “tempi dello Spirito”, oggi il punto di riferimento
& diverso. Basta richiamare quanto ha detto Giovanni Paolo Il a noi
Vescovi nella visita ad limina del febbraio 1991: “Non & mai stato
facile per il seguace di Cristo essere “anima” del mondo, non lo € in
modo speciale nel presente momento storico, segnato da profondi
cambiamenti culturali e sociali” (Formati a una fede adulta, n.2).
Siamo cioé di fronte ad una situazione di Chiesa nella quale si assiste
ad un allentamento dell’appartenenza ecclesiale e ad una carente
coscienza missionaria. Nel passato noi abbiamo costruito la nostra
coscienza di Chiesa in una situazione in cui la comunita ecclesiale era
(o si supponeva essere) praticamente coestesa con la societa e, dunque,
sentiva I’impegno missionario solo nei confronti dell’oltremare, non
dei vicini.

Oggi gli italiani si riconoscono ancora come religiosi, in una
percentuale assai ampia. Ma la fede, che si basa sulla forza rinnovatrice
della

[pag. 9] resurrezione di Cristo, sembra non incidere sulle scelte di
vita delle persone: “L’influsso della secolarizzazione si avverte,
purtroppo, nel pericoloso divario tra pratica religiosa e vita di fede”
(Giovanni Paolo Il, Formati a una fede adulta, n.2).

Da dove deriva un tale atteggiamento? Certo molte e
complesse sono le cause remote, ma per quanto riguarda la percezione
che se ne ha operando nella pastorale diretta, accostando i singoli
credenti, noi possiamo descrivere questo fenomeno come la solitudine
dell’individuo di fronte alle proprie scelte. La societa non ha pit valori
comunemente condivisi: la Chiesa insegna, ma la gente - anche

credente - non fa gran conto delle sue affermazioni; vi & molta
considerazione anzitutto per le sensazioni personali.

E dunque evidente che oggi & necessario riproporre il tema
degli Esercizi Spirituali avendo di fronte una situazione pastorale
segnata da individualismo, da indipendenza rispetto ai comportamenti
tradizionali e da attenzione esasperata al proprio soggettivo modo di
vedere e di giudicare. Tutto questo si allea con la spinta, che viene in
particolare dai mass-media, alla superficialita dei giudizi e a una
sottolineatura del primato delle sensazioni. “Capita spesso di sentir
dire: “E vero, perché io lo sento vero”.

[pag. 10] Quante persone legano le loro scelte, anche religiose, a
uno stato d’animo, al fatto di “sentirsi”... Cosi si finisce per considerare
vero solo cio che ¢ filtrato attraverso il proprio vissuto soggettivo ed
emotivo” (C.M. MARTINI, Il lembo del mantello, Milano 1991, pp.
35-36).

Vorremmo dunque riflettere sulla necessita di aiutare i
credenti a vivere in maniera giusta questo particolare tempo di sfida
per la Chiesa e la societa e, insieme, a essere nella Chiesa pienamente
responsabili del mandato di Cristo di essere annunciatori del Vangelo
a tutto il mondo.

del Documento di fare degli ES uno strumento
ordinario “dell'azione formativa delle nostre
comunita parrocchiali” (pag. 7).

In particolare le attese pastorali sembrano
concentrarsi, oggi, sulla necessita di far maturare

il senso di appartenenza alla Chiesa e
I'impegno missionario verso i vicini. E'
necessario, inoltre, contrastare un certo
personalismo e individualismo; vincere la

superficialita e l'indipendenza della mentalita
moderna.

Se gli ES venissero proposti secondo il carisma
originale, senza dubbio, coinciderebbero con
quello strumento di cui i Vescovi segnalano la
necessita urgente per far fronte alle insidie della
nostra cultura (pag. 9). Gli ES ignaziani sono,
infatti, un itinerario personale di conversione
apostolica, nella Chiesa e per la Chiesa: aiutano
a trovare il proprio ambito missionario nella
Chiesa.

d) Da una parte, la pastorale d'insieme con i suoi
operatori; dall'altra, le Case di preghiera con le
loro strutture, sono fraternamente incoraggiate a
rinnovarsi per servire meglio la Chiesa del
duemila.



Questa Lettera avra cinque parti: nella prima richiameremo
brevemente che cosa sono gli Esercizi Spirituali di s. Ignazio di
Loyola; poi ci domanderemo: perché essi sono attuali oggi? come
viverli nella Chiesa? quale uso pastorale se ne puo fare? quali le
condizioni perché portino frutto?

1. CHE COSA INTENDIAMO QUANDO PARLIAMO DI
ESERCIZI SPIRITUALI DI S. IGNAZIO?

E importante intendersi bene sui termini. Per questo
proponiamo di considerare gli Esercizi anzitutto nella loro proposta
originale piu impegnativa, quella del “Mese”. Comprenderemo

[pag. 11] cosi meglio anche le diverse modalita di applicazione
odierna degli Esercizi.

Diciamo dunque che gli Esercizi Spirituali possono essere
considerati da diversi punti di vista:

a) nel loro contenuto;

b) come attivita dello spirito;

c) nella loro struttura e nella organizzazione della materia;
d) come un cammino che conduce a scelte significative;
e) nel contesto ecclesiale;

a) Gli Esercizi considerati nel loro “contenuto™.

La piu grande parte del contenuto che si medita negli Esercizi
@ tratta dalla Sacra Scrittura. Si puo dire che essi sono un avviamento
alla lettura orante della Parola di Dio, cioe alla lectio divina, soprattutto
dei Vangeli'. Essi rispondono cosi all’invito della Costituzione
dogmatica Dei Verbum del Vaticano IlI: “Tutti i fedeli apprendano la
sublime scienza di Gesu Cristo con la frequente lettura delle divine
Scritture (...) accompagnata dalla preghiera, affinché possa svolgersi il
colloquio tra Dio e I’'uomo” (n. 25). E il termine cui tende questo
colloquio & cosi descritto da Concilio: “Dio invisibile nel suo grande
amore parla agli uomini

[pag. 12] come ad Amici, e si intrattiene con essi, per invitarli e
ammetterli alla comunione con sé” (n. 2).

Gli Esercizi sono percio anzitutto uno strumento pratico ed
efficace per insegnare ai fedeli a leggere la Scrittura e a pregare su di
essa. Giovanni Paolo 1, nella visita ad limina del 1991, esortava noi
Vescovi lombardi a insegnare alle nostre comunita a nutrirsi della
Parola di Dio mediante la lectio divina. Gli Esercizi sono una risposta
a tale esortazione. Essi conducono I’esercitante dalla conoscenza di
Dio creatore di tutte le cose a quella del dramma del peccato e della
via della salvezza, riassunta nella croce ed esplicitata nei singoli
episodi della vita di Gesu, dall’annunciazione alla risurrezione.

b) Gli Esercizi come “attivita dello spirito™.

Fin dalle prime righe del suo libretto s. Ignazio descrive
accuratamente alcune attivita spirituali dell’esercitante: esame di
coscienza, meditazione, contemplazione, preghiera vocale e mentale,
altre attivita spirituali (ad es. il modo di disporsi a scelte significative).
Inoltre raccomanda nel corso degli Esercizi i sacramenti della
Penitenza e dell’Eucarestia. Fra le attivita hanno la prevalenza
quantitativa le meditazioni e

[pag. 13] le contemplazioni, nelle quali si devono impegnare -
negli Esercizi classici - da quattro a cinque ore al giorno.

1. Che cosa intendiamo quando parliamo di
ES di S. Ignazio?

“E' importante intendersi bene sui
termini -dicono i Vescovi-. Per questo
proponiamo di considerare gli Esercizi anzitutto
nella loro proposta originale pit impegnativa,
quella del Mese” (pag. 10).

Per anni con il nome di Esercizi

spirituali sono state intese esperienze alquanto
diverse, che poco avevano da condividere con gli
Esercizi. Ne & derivato un grave danno al
ministero degli Esercizi spirituali e alle case dei
Tempi dello Spirito, classificate tra le “Case per
ferie”. Ora viene rilanciata la formula originale e
prima degli Esercizi ignaziani, il Mese, per
derivare da essa, direttamente e con coerenza, le
possibili e necessarie applicazioni.
“L'essenziale sara sempre di elaborare strumenti
pastorali che aiutino i fedeli a entrare in contatto
personale col mondo di Dio espresso nella
Scrittura in un atteggiamento di preghiera in
ordine al miglioramento della vita” (pag. 19).

La lettera dei Vescovi traccia una
semplice, accessibile e relativamente ampia
descrizione degli Esercizi spirituali. Alla
presentazione chiara degli Esercizi vengono
dedicati ben 19 paragrafi. Questo denota un
particolare interesse a diffondere idee corrette e
precise. Molte cose si dicono sul modo di fare gli
Esercizi, sull'ordine da seguire e i sui contenuti.
Il merito della presentazione degli Esercizi
contenuta nella lettera dei Vescovi, sta anche nel
far intuire che c'é ancora altro da scoprire. Il testo
di Ignazio & un libretto vivo, scritto da quattro
autori: il Santo di Loyola, la guida degli Esercizi,
I’esercitante e lo Spirito santo che deve poter
agire creativamente in ogni tempo. Occorre,
pertanto, conoscere la metodologia e la dinamica
ignaziana per adattare ai tempi e alle persone il
modo e I'ordine che porta all'esperienza della vita
nello Spirito. Una lettura attenta puo suscitare la
voglia di sapere di piu e anche di “fare”
I'esperienza. A ragione, penso, possiamo ritenere
questo Documento un testo prezioso e autorevole
da diffondere, a piu riprese, secondo una linea
pensata e mirata. E' uno scritto prezioso che non
deve rimanere nel cassetto o tra tanti fascicoli a
prendere polvere.



Nella meditazione si tratta di “esercitare le tre facolta
dell’anima”, cioé memoria, intelletto e volonta.

Non ¢ difficile riportare tale dizione a quella usuale nella
tradizione monastica: lectio, meditatio, oratio e contemplatio. Lectio
(lettura e rilettura) indica la ripresa del testo, cercando di metterne in
rilievo gli elementi portanti. S. Ignazio chiede di farlo con I’aiuto della
memoria: noi possiamo anche utilizzare il testo che abbiamo davanti
leggendolo e rileggendolo, magari sottolineando a penna le parole pit
importanti, i soggetti delle azioni, i verbi che indicano le azioni, gli
aggettivi piu significativi. La meditatio (meditazione) ¢ la riflessione
sui valori permanenti, sul “messaggio” del brano, domandandosi in
particolare come esso ci parla ancora oggi. La oratio (orazione) e la
contemplatio (contemplazione) indicano il movimento dell’affettivita,
che nella preghiera si volge verso la persona amata che traspare dalle
pagine della Scrittura, cioé Gesu Cristo.

Piu frequentemente ancora che la meditazione, s. Ignazio
propone la contemplazione dei

[pag. 14] misteri della vita di Gesu. Si tratta di “vedere le
persone...e riflettere per ricavare frutto da questa considerazione”;
“ascoltare quello che dicono...e infine riflettere per ricavare frutto dalle
loro parole”; “osservare quello che fanno... e infine riflettere per
ricavare frutto da ciascuna di queste cose”. A questo vedere ascoltare
e osservare segue un “colloquio, pensando a quello che devo dire alle
tre Persone divine o al Verbo Incarnato o alla Madre e Signora nostra,
secondo quello che sentird in me” (Cf. Esercizi Spirituali, nn. 106-
109). Tali meditazioni e contemplazioni sono sempre introdotte da una
orazione preparatoria che mette in rilievo la caratteristica della
preghiera come “grazia”, dono di Dio, frutto dell’azione dello Spirito
in noi.

Da questa breve descrizione possiamo vedere che anche con
I’esercizio della contemplazione viene suggerita all’esercitante quella
che oggi noi sogliamo chiamare la lectio divina, cosi come essa &
proposta dalla tradizione spirituale e come ¢ richiamata dal Vaticano
I1. 1l Concilio infatti invita ad “accostarsi al sacro testo”, cioe ad
avvicinarsi ad esso entrandovi dentro con tutti noi stessi, cosi che la
lectio culmini nella preghiera, intesa come “colloquio tra Dio e
I’'uomo” (DV n.25).

[pag. 15] Gli Esercizi intesi come attivita “spirituale”, suscitata
dallo Spirito nella mente e nel cuore del credente, sono dunque una
introduzione pratica alla lectio divina, resa facilmente accessibile e per
cosi dire, “personalizzata”, adattata anche a chi non ha particolari
conoscenze esegetiche.

Nell’ambito di questa lectio i sacramenti della Penitenza e
dell’Eucarestia vengono colti nel loro valore di attualizzazione del
perdono e della salvezza offerta dal Signore Crocifisso e Risorto e
vengono quindi vissuti con piena consapevolezza.

¢) Gli Esercizi possono anche essere considerati dal punto di
vista della ““organizzazione della materia”.

Come tali essi rendono metodica la lectio divina dividendola
in tappe (le “quattro settimane”), assegnando a ciascuna tappa la
meditazione o contemplazione degli obiettivi da raggiungere,
indicando alcune chiavi di lettura, che sono state date dagli esercizi
fondamentali della seconda settimana (la contemplazione di Gesu Re




eterno, quella delle “due bandiere”, delle “tre classi di uomini”, la
riflessione sui “tre gradi di umilta”).

S. Ignazio tiene moltissimo a questa scansione precisa e ben
finalizzata della lectio. Cosi,

[pag. 16] ad esempio, dice che “chi sta facendo gli Esercizi della
prima settimana & bene che non venga informato di quello che dovra
fare nella seconda” (Annotazione 11). Ogni cosa va fatta a suo tempo
e luogo. Si tratta dunque di meditazioni ordinate che si susseguono in
una successione ben programmata al fine di suscitare una decisione
autentica.

Notiamo qui una novita rispetto alla dottrina tradizionale della
lectio. Infatti il significato usuale del termine viene precisato nel senso
di una maggiore metodicita, di una proposta di chiavi di lettura e
inoltre, di una tensione verso il discernimento e la deliberazione della
pratica.

La specificita degli Esercizi di s. Ignazio é dunque di aver
messo in luce il carattere non semplicemente “edificante” della lectio
divina, quale risulta ad esempio dalla capacita della lectio di riempire
I’'uomo di pensieri buoni, di pensieri di Dio, bensi anche il suo shocco
pratico nella scelta di una forma di vita o di altre decisioni qualificate
in cui e con cui servire il Signore nella Chiesa.

d) Gli Esercizi come ““dinamismo di una scelta”.

Con quanto detto appena sopra abbiamo anticipato il quarto
modo di descrivere gli Esercizi:

[pag. 17] come dinamismo di una scelta significativa della vita,
come processo che porta ad una scelta autenticamente libera, perché
purificata dai condizionamenti mondani e modellata sulle scelte fatte
da Gesu.

Cosi Ignazio entrava direttamente nel problema della riforma
della Chiesa del suo tempo e di ogni tempo: la lotta contro I’avidita e
I’ambizione che corrompevano la cristianita del Cinquecento e tentano
di corrompere quella di ogni secolo. Ignazio fa leggere la Scrittura
ponendo in risalto I’opposizione del Vangelo a questa duplice fonte di
inquinamento della vita ecclesiastica e civile, portando a scelte
conseguenti.

In altre parole gli Esercizi in quanto dinamismo di una scelta
libera e autentica, sono come una “scommessa” sul valore
trasformante di un accostamento personale e metodico del fedele alla
Scrittura. E certamente trasformante la preghiera vocale, in particolare
la preghiera dei Salmi come la si pratica nell’Ufficio divino; ¢
trasformante la contemplazione tranquilla del Signore, che si pud fare
meditando su una qualunque pagina biblica, anche scelta a caso, su
qualunque mistero della vita di Gesu, in particolare sui misteri offertici
dalla liturgia del giorno; & pure trasformante la contemplazione di

[pag. 18] chi sta in adorazione davanti all’Eucarestia o al
Crocifisso.

Tuttavia, in vista di scelte importanti della vita, ¢
particolarmente trasformante una lectio praticata in maniera metodica
e continua, con attenzione ad alcune scansioni e chiavi di lettura atte a
promuovere un discernimento secondo il Vangelo: & appunto cid che
insegnano gli Esercizi Spirituali di s. Ignazio.




e) Gli Esercizi come lettura della Scrittura nella Chiesa.

Gli Esercizi non sono un lavoro autogestito: vengono “dati” e
“ricevuti”, secondo la dinamica propria della comunicazione della
fede. In essi un testimone autorizzato della fede si fa “guida” e
“direttore” proponendo i contenuti del messaggio cristiano a nome
della Chiesa ed aiutando a cercare shocchi operativi nell’ambito della
Chiesa stessa e in piena consonanza con essa: “si sceglie come mezzo
uno stato di vita tra quelli approvati dalla Chiesa, per essere aiutati a
servire il Signore e a salvare la propria anima” (Esercizi Spirituali, n.
177); “messo da parte ogni giudizio proprio, dobbiamo avere I’animo
disposto e pronto a obbedire in tutto alla vera sposa di Cristo nostro

[pag. 19] signore, che & la nostra santa madre Chiesa gerarchica”
(Esercizi Spirituali, n. 353). Gli Esercizi aiutano quindi a entrare nel
mondo di Dio mediante la meditazione della storia della salvezza fatta
nel contesto ecclesiale della Tradizione, del Magistero e della vita
attuale della comunita cristiana.

Conclusione: dalla proposta pit impegnativa alle molteplici
applicazioni

Abbiamo fin qui descritto in cinque momenti la “proposta
ideale” degli Esercizi fatti per un mese intero. E chiaro pero da quanto
si & detto che tale combinazione - (a) contenuto biblico (b) assimilato
nella meditazione e contemplazione (c) con alcune chiavi di lettura, (d)
per promuovere scelte secondo il Vangelo (e) nel contesto ecclesiale -
puo suscitare molteplici modi per avviare i fedeli alla lectio metodica
e seria. S. Ignazio stesso prevedeva diverse di queste applicazioni per
adattare gli Esercizi a tutte le categorie di persone e far loro percorrere
almeno un tratto di cammino. Richiameremo in seguito alcuni modi di
adattamento odierno agli Esercizi. L’essenziale sara sempre di
elaborare strumenti pastorali che aiutino i fedeli a entrare in contatto
personale col mondo di Dio espresso nella Scrittura in un
atteggiamento di preghiera in ordine al miglioramento

[pag. 20] della vita. Chiameremo dunque in senso piu largo
“Esercizi Spirituali” o anche “tempi dello Spirito” quelle iniziative che
tendono in maniera sistematica, in luoghi e tempi adatti e ben
determinati, a far percorrere un simile cammino.

2. PER QUALI RAGIONI GLI ESERCIZI SPIRITUALI
SONO ATTUALI OGGI?

Gli Esercizi Spirituali di s. Ignazio nelle loro diverse forme
applicative ci aiutano a rispondere ad alcune domande che si pongono
oggi con urgenza nel cammino delle nostre Chiese. La prima di esse
riguarda il rapporto tra I’importanza data al soggetto e il rispetto
dell’oggettivita della Rivelazione; la seconda riguarda il rapporto tra
liberta personale e obbedienza; la terza considera la relazione tra il
cammino interiore della persona e le strutture gerarchiche della Chiesa;
la quarta riguarda la tentazione di superficialita che incombe sulla
nostra pastorale ordinaria.

1. Come € possibile, in un tempo come il nostro caratterizzato dal
primato del soggetto, da un crescente individualismo e soggettivismo,
da una singolarizzazione e privatizzazione della fede, aiutare la gente
a non trascurare

[pag. 21] la propria soggettivita (il che sarebbe impensabile nel
contesto odierno), bensi a raggiungere una profonda e autentica
soggettivita spirituale fondata sull’oggettivita della Rivelazione?

2. Per guale ragione gli Esercizi spirituali
sono attuali oqgi?




Oggi infatti in occidente non prevale I’ateismo e nemmeno
un’assoluta indifferenza verso la religione, ma piuttosto un certo
eccletticismo soggettivista, che genera forme singolari, privatistiche
della religiosita e della fede. Ciascuno si ritagli un orizzonte religioso
nella maniera che crede opportuna per sé.

La risposta che gli Esercizi danno a tale situazione non é
teorica, non & semplicemente una deduzione da alcuni principi. Essi
propongono una esperienza pratica mediante una serie di esercitazioni
dello spirito. Per formare una soggettivita spirituale fondata non sulla
scelta sentimentale, bensi sull’oggettivita della Rivelazione, occorre
formare i fedeli alla lectio divina, occorre aiutarli a praticare la lectio.
Non solo una lettura meditata della Scrittura per qualche giorno in
qualche momento, ma una lectio continua, una lettura metodica che
metta il fedele a contatto non con se stesso, con il suo mondo interiore,
con le sue fantasie e le sue angosce, ma con I’evento della vita, morte
e risurrezione di Gesu, inteso come ambito,

[pag. 22] esempio, motivo e forza per le difficili scelte pratiche
della vita; tutto questo per giungere a vivere con “il coraggio della
verita, del cuore puro, della reciprocita, della solidarieta nella Chiesa
per il mondo”, come si esprimeva Giovanni Paolo Il nella visita a
Mantova del giugno 1991. E proprio a questo che formano gli Esercizi.

2. Come ¢ possibile aiutare I’'uomo di oggi, e in particolare i
giovani, a vivere responsabilmente la propria liberta? Lo scorso
Sinodo dei Vescovi europei col suo titolo Affinché siamo testimoni di
quella liberta con cui Cristo ci ha liberato ci ricorda questo problema
dell’Europa contemporanea. Molti popoli hanno avuto da poco accesso
alle liberta democratiche, tutti cercano di camminare verso forme piu
autentiche di democrazia. Al centro di tutto questo sta il problema della
liberta. Come educare a viverla non come arbitrio, come possibilita di
fare tutto e il contrario di tutto, di scegliere comunque cio che aggrada,
ma invece come capacita autonoma di scegliere veramente il bene?
Come sciogliere la liberta dai suoi condizionamenti negativi e aprirla
ad aderire a quella affermazione centrale della storia: “Dio ti ama,
Cristo & venuto per te, per te Cristo € ‘via, verita e vita”? (Christifideles
Laici, n.34).

[pag. 23] Ancora una volta, gli Esercizi rispondono che cio &
possibile mediante la lectio divina metodica, che diviene esercizio
interiore di preghiera, di confronto con Cristo, di offerta di sé; che
mette in luce gli affetti disordinati, impegna a riconoscere le tentazioni
del nemico della liberta umana e a metterci in stato di preghiera
intensa, di gratitudine profonda, di offerta di sé a Dio.

3. Come ¢ possibile vivere oggi il primato dell’interiorita e
dei valori evangelici restando lealmente nell’orizzonte di una Chiesa
fortemente strutturata e gerarchizzata? L’interrogativo rappresenta - lo
sappiamo bene - una delle maggiori difficolta di non pochi giovani.

Per rispondere & opportuno allargare la considerazione dal
libretto degli Esercizi all’esperienza della vita intera di s. Ignazio di
Loyola.

Egli aveva presente proprio questa domanda quando ha
acconsentito, negli ultimi anni della sua esistenza, a dettare una breve
autobiografia. In essa egli mostra come il cammino iniziato a Loyola,
alla scoperta dell’interiorita, cammino che doveva poi sfociare nel
libretto degli Esercizi, era un cammino profondamente personale,
soggettivo, libero, che tuttavia si & specificato a poco a poco nella
sequela evangelica




[pag. 24] di Gesi ed & culminato nel servizio della Chiesa
gerarchica, a Roma, sotto il Romano Pontefice.

Potremmo anche dire, richiamandoci al Card. Henry de
Lubac, che s. Ignazio risolve il problema dello Spirito nella Chiesa,
prima nella sua vita e poi negli Esercizi. Scrive de Lubac: “ La
spiritualita cristiana autentica e concreta & per assoluta necessita una
spiritualita di uomo di Chiesa, e I’autentico uomo di Chiesa non € meno
necessariamente un uomo spirituale, anzitutto nella sua vita.... Il genio
di Ignazio, e piu ancora la sua grazia, sta nell’aver affermato
potentemente, alle soglie dell’eta moderna, il legame tra Chiesa e
Spirito” (prefazione a U. Rahner, S. Ignazio di Loyola e la genesi degli
Esercizi; Cf. Paradosso e mistero della Chiesa, Milano 1979, p.112).

In questa linea & molto importante che coloro ai quali €
affidata la giuda degli Esercizi Spirituali siano essi stessi credenti che
hanno scelto di vivere nella Chiesa e per la Chiesa. In tale modo la
proposta degli Esercizi, la conduzione dei contenuti e I’opera di
consiglio degli esercitanti diviene realmente un aiuto a far crescere la
Chiesa. E frutto non ultimo sara il ritorno dell’esercitante all’interno
della sua comunita parrocchiale avendo egli stesso maturato una piu
viva disponibilita a servire perché

[pag. 25] spiritualmente crescano anche gli altri fedeli.

4. Ci possiamo domandare come sia possibile oggi aiutare
I’attivita pastorale delle nostre parrocchie; in esse € spesso
riscontrabile una problematicita personale e una stanchezza
comunitaria che intralcia il cammino. Come superare la
banalizzazione della vita e dell’amore all’interno delle coppie sposate?
Come consentire una conoscenza maggiore del proprio sé profondo e
favorire una gioiosa esperienza della comunicazione con Dio?

La scelta degli Esercizi Spirituali deve condurre non solo
a una capacita di introspezione e di analisi, ma anche alla scoperta
di un sé che € conosciuto e amato in Gesu Cristo e nel piano divino
di salvezza. E proprio per questo il credente pud conoscere se
stesso, non ha paura di mettersi in discussione e di convertirsi, e
impara che egli puo e deve amare gli altri.

La frequenza degli Esercizi Spirituali dunque non € proposta
indirizzata a pochi, a quanti sono in qualche modo gia sensibili alla
riflessione e all’interiorita. Essa si colloca nell’ambito di un progetto
complessivo di formazione cristiana, cosi come ¢ proposta dalle nostre
parrocchie e dalle comunita cristiane nelle Diocesi.

[pag. 26] L’ambizione che la pastorale delle Chiese in Lombardia
ha sempre coltivato ¢ di operare un’evangelizzazione che conduca a
una santita di tutto il popolo cristiano. Ma questo potra avvenire se
continueremo ad attuare scelte pastorali fondate su una vita cristiana
radicata sull’interiorita, alla scoperta dell’opera dello Spirito nel
credente e sulla familiarita cordiale e devota con le divine Scritture. 11
riferimento dunque che ogni comunita parrocchiale ha con il Giorno
del Signore e la centralita dell’anno liturgico rimangono scelte di
fondo, entro le quali collocare la domanda insistente da fare ai
praticanti perché scelgano nella loro vita di partecipare agli Esercizi
Spirituali.

Come infatti sono comprensibili - in termini di personale e
gioiosa partecipazione - la domenica, le feste principali dell’anno
cristiano, se non attraverso la proclamazione dei fatti della salvezza,
che la Bibbia testimonia? Come rendere interiormente operanti i gesti

Tra le ragioni che rendono attuali gli Esercizi
ignaziani, si trova un esplicito riferimento
all'odierna attivita pastorale delle parrocchie: “in
esse, dice il testo a pag. 25, spesso € riscontrabile
una stanchezza comunitaria che intralcia il
cammino”.(...) “La scelta degli Esercizi deve
condurre non solo a wuna capacita di
introspezione e di analisi, ma anche alla
scoperta di un sé che & conosciuto e amato da
Gesu Cristo e nel piano divino di salvezza. E
proprio per questo il credente pud conoscere se
stesso; non ha paura di mettersi in discussione e
di convertirsi, e impara che egli puod e deve
amare gli altri” (pag. 25).

Queste affermazioni seguono I'attenta
considerazione della condizione generale
dell'uomo d'oggi. Ne deriva un quadro di carenze
enormi dal punto di vista dei valori e della
capacita di vivere, io dico, semplicemente bene e
insieme. Nelle complesse realta parrocchiali, se
non si  interviene  adeguatamente  si
riscontreranno e appariranno sempre maggiori, i
contagi della mentalita malata della nuova
idolatria. Gia troppo € andato perduto,
umanamente parlando.

Sanare la vita parrocchiale, significa
poter convertire, per tanti aspetti, la logica
disgregante del mondo. Se i cristiani, come dice
il Vangelo, non fossero del mondo e dal mondo,
ma di Dio e da Dio, nelle nostre citta molto
potrebbe cambiare, subito. Occorre ri-partire
dalle comunita parrocchiali e, in esse, dagli
Esercizi intesi come aiuto speciale reso alle
comunita prese nel loro insieme.

L'attualita incoraggiante degli Esercizi
spirituali ignaziani, sta nella sottile e decisa
capacita di portare a Dio e di cambiare il cuore
di chi li “fa”. La dinamica degli Esercizi



sacramentali che nell’anno liturgico si attuano, se non esplorando
personalmente le pagine evangeliche in cui essi sono presentati?

Gli Esercizi aiutano il cristiano a prendere matura coscienza
della ricchezza di questo cammino; e lo stesso indispensabile
approfondimento catechetico e teologico della fede trarra molto
giovamento dall’avere, nel silenzio e nella

[pag. 27] metodica degli Esercizi, personalmente gustato la Parola
e la sua risonanza nella propria interiorita.

A conclusione di questa parte della nostra Lettera varra la
pena di considerare un’obiezione che talvolta viene sollevata a
proposito di Esercizi Spirituali e tempi dello Spirito. Per giungere a
considerare la propria vita nella luce del Signore non basta I’abitudine,
tanto piu se quotidiana, della preghiera e della lectio? Perché si
debbono proporre in modo cosi largo e urgente gli Esercizi Spirituali?

La risposta sta nella dinamica propria della vita spirituale, che
oggi deve piu che in passato tener conto, come sopra abbiamo detto, di
singolari condizioni sociali e psicologiche. Diciamo dungue ai pastori
e ai laici delle nostre comunita che difficilmente si fa un’esperienza
profonda del rapporto personale con Dio, specie in eta giovanile, se
non si opera una rottura della vita ordinaria, con scelte di silenzio e con
gratuita di tempo dato all’ascolto e alla lettura della Parola. E quando
tale incontro personale con il Signore non ha la possibilita di avvenire,
difficilmente Egli diventera il nostro riferimento vitale. Forse & anche
questa la ragione per cui talvolta la vita spirituale dei credenti rimane
stentata e debole, non diviene quella “casa sulla roccia” (Mt. 7,24)
capace di resistere alle intemperie

[pag. 28] e alle bufere che oggi sono frequenti e pericolose.

3. GLI ESERCIZI NELLA CHIESA

E anzitutto compito della Chiesa locale rendere partecipe
ogni suo figlio e figlia dell’esperienza sistematica della lectio divina,
per consentire loro I’accesso all’etda adulta della fede, che si
esprime nell’assumere la missione di tutta la comunita credente,
secondo la propria particolare chiamata. Sono infatti anzitutto le
Chiese locali quelle che il Vaticano Il interpella cosi: “Il Santo Sinodo
esorta con ardore e insistenza tutti i fedeli, soprattutto i religiosi, ad
apprendere la ‘sublime scienza di Gesu Cristo (Fil 3,8) con la frequente
lettura delle Divine Scritture. “L’ignoranza delle Scritture, infatti, €
ignoranza di Cristo (S. Gerolamo)” (DV n.25).

Conclusa I’opera indispensabile dell’iniziazione dei fanciulli
o della prima iniziazione di adulti battezzati, la Chiesa locale si sente
responsabile - in forza dell’amore che la spinge verso le persone che la
compongono - di tutta la complessa opera di accompagnamento di
ciascuno verso una fede adulta e verso la maturita della vita cristiana.
Ora, una fede adulta non puo prescindere dalla lectio divina. Va
ripensata in quest’ottica la proposta pastorale della parrocchia,

[pag. 29] al fine di evitare pericolose interruzioni del cammino
intrapreso. Tali interruzioni sono probabilmente la causa della
disaffezione di non pochi battezzati nei confronti della comunita di
appartenenza, di inquietanti latitanze, di affannose ricerche, di
abbandoni dolorosi, di penose e deludenti esperienze surrogatorie.

Tale opera di accompagnamento si realizza nella vita e nella
storia quotidiana della gente, che & I'ambito naturale e comune

ighaziani trasmette un'esigenza di cambiamento
che fa stare al passo con i tempi e le nuove sfide.
Per questo, se restano tali, gli Esercizi sono uno
strumento  straordinariamente  efficace e
“dell'ultima ora”. Adesso. Per noi. Per tutti. Nella
vita ordinaria. Per la santificazione del mondo.

Ricordiamolo: alla solidarieta, quella
vera, che libera, umanizza e santifica, si giunge
passando attraverso lo stare in solitudine con
Dio.

3. Gli Esercizi nella Chiesa.

Viene ricordato che la formazione dei
singoli alla mentalita di fede “anzitutto -cito- &
compito della Chiesa locale” la quale deve
“rendere partecipe ogni suo figlio e figlia
dell'esperienza sistematica della lectio divina,
per consentire loro I'accesso all'eta adulta della
fede, che si esprime nell'assumere la missione di
tutta la comunita credente, secondo la propria
particolare chiamata” (pag. 28).

La maturita della vita cristiana, oggi,
non pud prescindere dalla lectio divina, “la
scuola fondamentale”, e dalla radicalita
evangelica, I'elezione implicita, che fa si che
ciascuno appartenga alla propria vocazione di
battezzato...



dell’esperienza di cio che ¢ il mistero di Dio per ognuno di noi. Essa si
attua nel ritmo dell’anno liturgico e i sacramenti non possono essere
intesi senza la comprensione di fede dell’Antico e del Nuovo
Testamento. In esso Dio incontra I’uomo e I’uomo entra in comunione
con Dio. La Bibbia & percio la scuola fondamentale dell’esperienza
spirituale, dell’obbedienza della fede, nel cammino dell’anno
liturgico. Gli Esercizi Spirituali sono un momento forte di tale
cammino.

Se la Chiesa locale deve progettare un’azione pastorale
“materna” prima che efficiente, attenta cioé alla dimensione formativa
ed educante, preoccupata dell’assimilazione dei contenuti trasmessi,
gli Esercizi ne saranno uno strumento privilegiato.

[pag. 30] Gli Esercizi Spirituali e i tempi forti dello Spirito, che
sono quindi per natura loro da collocare nel cammino ordinario
della pastorale della Chiesa locale, in quanto rappresentano un
mezzo idoneo a raggiungere il suo scopo, cioe la santita e la
maturita di tutti i credenti.

Gli Esercizi Spirituali e i tempi dello Spirito sono un’esigenza
diffusa tra la gente delle nostre comunita ecclesiali, devono diventare
una proposta attualissima e permanente di formazione alla maturita
della fede e della testimonianza cristiana. La nostra pastorale deve farsi
piu personalizzante, capace di raggiungere il cuore e la mente. Deve
riuscire ad evitare la disaffezione e I’abbandono, deve puntare non
tanto a “tirar dietro la gente”, ma a offrire motivazioni sufficienti a
mobilitare la coscienza e la liberta delle persone.

E un problema di qualita. Mentre da una parte assistiamo alla
diffusione della secolarizzazione, dall’altra sentiamo crescere il
bisogno profondo di un cristianesimo pil consapevole e piu coerente,
che porta talora a rigettare frettolosamente le proposte della comunita
parrocchiale.

La risposta a questa situazione va ricercata in un progetto
pastorale che abbia al suo centro

[pag. 31] la preoccupazione per la persona e per la sua autentica
maturita spirituale.

Siamo convinti che il momento caratterizzante di un simile
progetto pastorale sta proprio nella proposta intelligente e coraggiosa
di forti esperienze spirituali e personali, come i Ritiri e gli Esercizi
Spirituali rettamente intesi e autenticamente vissuti. Essi non possono
pil essere intesi come un lusso spirituale accessibile a pochi e percid
estranei alla normale preoccupazione pastorale della comunita, né
tanto meno come esperienza alienante dall’impegno concreto e
quotidiano. Di fatto rappresentano un mezzo eccellente per condurre a
compimento il cammino spirituale di ogni persona, cammino che si
inizia con il Battesimo e che € preciso dovere della comunita seguire e
curare in ogni fase del suo ulteriore sviluppo.

4. QUALE USO PASTORALE SI PUO FARE DEGLI
ESERCIZI ?

Abbiamo descritto, nella prima parte, gli Esercizi Spirituali
intesi nel loro senso rigoroso, cioé quattro settimane di meditazioni
progressive e ben concatenate tra loro, un mese intero di esperienza
spirituale profonda. Questo tempo rimane un ideale al quale ispirarsi,
€ puo essere raccomandato a non poche persone, in

Far assimilare i contenuti della fede, fino a
questo livello di profondita, deve costituire
l'assillo di tutti gli educatori e in particolare di
quegli educatori spirituali che sono messi, dalla
missio, a diretto contatto con i figli di Dio. E' la
chiesa locale, in altre parole, che deve
principalmente servirsi degli Esercizi come
strumento privilegiato per portare singoli e
comunita alla meta del cammino di fede.

“Siamo convinti -dicono i Vescovi lombardi- che
il momento caratterizzante di un simile progetto
pastorale sta proprio nella proposta intelligente
e coraggiosa di forti esperienze spirituali e
personali, come i Ritiri e gli Esercizi spirituali
rettamente intesi e autenticamente vissuti.” (...)
“Di fatto rappresentano un mezzo eccellente per
condurre a compimento il cammino spirituale di
ogni persona.” (pag. 31)

Gli Esercizi sono un servizio alla Chiesa che
passa attraverso la singola persona: svolgono una
funzione capillare in vista dell'universale.

4. Quale uso pastorale si_puo fare degli
Esercizi?

Il Documento risponde alla domanda
elencando le numerose forme in atto con cui si
possono “fare” e “far fare” gli Esercizi spirituali.
Il primo riferimento, anche se non € la prima
esperienza da fare, ovviamente, & il Mese
continuato, poi viene indicato quello nella vita
quotidiana, io aggiungerei il Mese a tappe. Si



[pag. 32] particolare alle persone consacrate. Per chi avesse
desiderio di fare il “mese” ma non ne avesse la possibilita pratica si
tenga presente che & possibile fare gli Esercizi Spirituali interi non
soltanto per un tempo lungo continuato, ma anche nella vita
quotidiana. L’esercitante viene guidato a fare con successione ordinata
lo stesso itinerario di meditazioni, dedicandovi non piu di un’ora e
mezza ogni giorno per uno spazio di parecchi mesi. Tale modalita €
particolarmente adatta per persone molto impegnate che vogliono
tuttavia fare I’esperienza intera degli Esercizi.

Vi sono tuttavia, come abbiamo ricordato sopra, molti altri
modi di ispirarsi agli Esercizi Spirituali e di ricercarne il frutto. Ne
indichiamo alcuni.

1. Gli Esercizi chiusi di alcuni giorni o i Ritiri tengono conto della
struttura degli Esercizi del mese e la applicano in diversi modi alla
situazione degli esercitanti. E importante che essi non consistano
semplicemente nella proposta di una catechesi, ma in un vero e proprio
awvio alla meditazione, con momenti di silenzio. Se gli Esercizi si
danno a piu persone insieme € importante assicurare un rapporto
personale con ogni esercitante, usando sia del colloquio, sia della
comunicazione scritta, sia magari anche

[pag. 33] di qualche incontro serale ben preparato in cui si possano
esporre i frutti ricavati nella meditazione quotidiana. Non si facciano
in tali incontri delle discussioni o semplicemente delle domande al
predicatore. Ciascuno dovrebbe essere invitato a esprimere qualcosa
del frutto della giornata cosi da poterlo comunicare ad altri.

2. Settimana di Esercizi aperti nelle parrocchie. Non si tratta
di una settimana di catechesi o di prediche, bensi di un vero avvio alla
meditazione personale. E possibile scegliere una sola pericope o pil
brani evangelici collegati tra loro. L’importante € che attraverso un
ordinato svolgimento della celebrazione, per circa un’ora e mezza, la
gente venga messa a contatto con il brano biblico in un’atmosfera di
preghiera e venga invitata a un tempo di silenzio. Tale settimana di
Esercizi pud utilmente essere conclusa con un Ritiro chiuso delle
persone che vi hanno partecipato, o almeno di quelle piu disponibili.

3. La Scuola della Parola per i giovani. Consiste in un
incontro periodico serale (ad es. mensile), per la durata di un’ora e
mezza, durante la quale si insegna a meditare su una pagina della
Bibbia, a pregare su di essa, a interrogarsi

[pag. 34] in un clima di assoluto silenzio. E importante che i
giovani siano stimolati a prendere appunti, a fare la propria
meditazione. Si pud talora concludere il periodo della preghiera con
un gesto simbolico (un avvicinarsi all’altare per offrire i propri
propositi, I’inchino davanti a un’icona, un bacio al Crocifisso posto al
centro della chiesa ecc.).

4. Anche le Missioni al popolo possono essere sostenute da
un contatto piu vivo con la Scrittura mediante i gruppi di ascolto nelle
case, che precedono, accompagnano e seguono la Missione
propriamente detta. Gli animatori, scelti e preparati in anticipo, aiutano
a gustare la Parola in gruppi di caseggiato, insegnando a parlare
insieme sulla Bibbia e a pregare in maniera semplice a partire da essa.

Al di la di queste e altre forme analoghe di adattamento
suscitate dalla creativita pastorale, la dinamica degli Esercizi, se
intesa giustamente, pud pure ispirare I’'insieme del cammino
pastorale di una Chiesa locale, i piani pastorali diocesani e

passa poi agli adattamenti, non solo legittimi, ma
richiesti dalle Ann. 18.19.20, e dalla tradizione
che risale ad Ignazio stesso e ai primi gesuiti.
Vengono indicati, in questa linea: gli Esercizi
brevi, i Ritiri di piu giorni, gli Esercizi serali nelle
parrocchie, la Scuola della Parola, le Missioni
popolari. Ma, come ben ricordano anche i
Vescovi: “Al di la di queste e di altre forme
analoghe di adattamento suscitate dalla
creativita pastorale, la dinamica degli Esercizi,
se intesa giustamente, puo pure ispirare l'insieme
del cammino pastorale della Chiesa locale...”

(pag. 34).



parrocchiali, e gli itinerari educativi di gruppi o di associazioni e
movimenti. | singoli e le comunita vengono cosi condotti dalla
purificazione dal peccato alla ricerca della volonta di Dio. L’idea degli
Esercizi, essendo direttamente omogenea con I’esistenza di fede

[pag. 35] intesa come itinerario, ha molteplici applicazioni nel
cammino verso la maturita cristiana che una comunita deve compiere.

5. LE CONDIZIONI PER UN SERVIZIO Al “TEMPI
DELLO SPIRITO” DA PARTE DELLE CASE DI ESERCIZI

Gli Esercizi vengono dati con la fiducia che € possibile a ogni
uomo sperimentare Dio immediatamente nella propria anima, nella
propria libera coscienza. Perché cio avvenga giovano molto il ritiro, il
silenzio, il raccoglimento, I’interruzione delle occupazioni ordinarie.
Per questo sono nate le Case per Esercizi e Ritiri Spirituali. Esse
adempiono, soprattutto nella nostra societa chiassosa e dissipata, a una
funzione essenziale; sono come i polmoni delle nostre comunita esse
devono avere ben chiaro il fine che si vuole ottenere con gli Esercizi.

Cio che & fondamentale nella pratica degli Esercizi e nei tempi
forti dei Ritiri é identificare o chiarire a se stessi ulteriormente il
progetto di Dio, la Sua volonta. Si tratta, evidentemente, di cogliere
nella propria vita il manifestarsi d’una peculiarita dello Spirito che é
sempre in ordine all’edificazione della Chiesa (Cf. 1Cor 12,7).

“I1 fine degli Esercizi non & tanto condurre I’'uomo a estasiarsi
nell’esperienza immediata di

[pag. 36] Dio che gli & possibile nell’orazione della fede, quanto
disporlo a ricevere I’lamore divino in cui quella fede si rende operante.
Si vuole cioé cercare e trovare la volonta di Dio su di una persona per
accordare tutta la sua liberta con quella di Dio e questo in vista
dell’impostazione fondamentale e nello stabile orientamento di tutta
I’esistenza (F. ROSSI DE GASPERIS, Bibbia ed Esercizi Spirituali,
ed. Borla, Roma 1982, pp. 14-15).

Case di Esercizi di preghiera e simili sono da valutare in
questo contesto e in relazione a questo fine. Esse sono necessarie e
ottemperano a una particolare esigenza dell’'uomo d’oggi, pero a
determinate condizioni che riguardano I’ambiente e le persone in esso
operanti.

1. Per quanto riguarda I’ambiente: si tratta di creare
un’atmosfera di silenzio e nello stesso tempo di pace, di serenita e
accoglienza, di semplicita senza sciatteria, di austerita senza rigidezze.

Le Case di Esercizi e di Ritiro abbiano una fisionomia ben
definita, sia sotto I’aspetto dell’attivita svolta che sotto quello della
conformita alle normative vigenti in materia giuridica (canonica e
civile) e fiscale.

5. Le condizioni_per un servizio ai “Tempi
dello Spirito” da parte delle case di Esercizi.

All'analisi delle condizioni necessarie
perché il servizio esigito sia effettivamente
corrispondente  alle attese pastorali della
comunita di fede, viene dedicato un numero di
paragrafi pari a quelli serviti per definire gli
Esercizi spirituali all'inizio della lettera: 19
paragrafi. Lo spazio maggiore del testo &, quindi,
riservato all'inizio e alla fine: prima per dire che
cosa sono gli Esercizi, poi, per ribadire con
chiarezza a quali condizioni si fanno. Perché
I'esperienza possa coincidere con le attese delle
persone e delle comunita ecclesiali vanno
assicurati contemporaneamente contenuto e
forma.

Sono i punti che ci interessano piu da
vicino e sui quali siamo chiamati dalla Chiesa a
dare creativamente tutto il nostro contributo,
senza risparmio di energie e superando, se
necessario, forme di stanchezza. | nostri Pastori
vogliono poter contare su di noi.

Quando la conoscenza del carisma degli
Esercizi € chiara (primo punto) e le condizioni
per l'attuazione sono adeguate (ultimo punto), la
via al successo, che sta a cuore a tutti, & aperta.

Con fiducia il Documento non trascura
di parlare delle condizioni ambientali, del clima
spirituale e delle persone da destinare al
ministero dei Tempi dello Spirito.

“Perché cio avvenga giovano molto il
ritiro, il silenzio, il raccoglimento, I'interruzione
delle occupazioni ordinarie. Per questo sono
nate le Case per Esercizi e Ritiri spirituali.”
(pag. 35) Si cerca infatti la volonta di Dio, che
non € di questo mondo. Lo strumento casa,
strutture e persone che la gestiscono, devono
saper portare a Dio. In qualche modo nelle Case
di preghiera si dovrebbe poter respirare il senso
del  soprannaturale,  dell'Ordine  divino,
dell'essenziale, di cio che ¢ giusto e vero, sempre
e per tutti.

Un'attenzione a prima vista lontana,
mentre non lo é affatto, & l'inclusione delle
responsabilita civili e fiscali tra le esigenze
costitutive dei luoghi di preghiera, perché siano
tali. Tante attuali condizioni del nostro sistema
socio-politico, di fatto, sono confuse, possono
oggettivamente non corrispondere a quanto ci Si
dovrebbe  spontaneamente  aspettare  da
amministratori capaci ed onesti... Per noi,
comunque, € piu urgente guardare la
testimonianza evangelica da dare a chiunque:

La vostra condotta tra i pagani sia
irreprensibile, perché mentre vi calunniano



2. Per quanto riguarda le persone che animano o predicano
gli Esercizi: devono essere

[pag. 37] “uomini spirituali” nel senso forte, cioé persone docili
all’azione dello Spirito di Dio.

Chi predica gli Esercizi Spirituali o il Ritiro deve dare un aiuto
benevolo e paterno contro le tentazioni tipiche di quei momenti: orrore
della propria realta di peccato e dei propri compromessi,
scoraggiamenti, aridita nella preghiera, paura di non farcela, ecc. E un
“amico dello sposo” (Cf. Gv 3,26-30) che suggerisce alcune modalita
per incontrare Gesu. L’uomo d’oggi quando ha il coraggio di mettersi
in silenzio di fronte a se stesso e di fronte a Dio, nella ricerca
dell’incontro personale con il Signore, sperimenta non di rado un
“cammino nel deserto” che va aiutato e sostenuto.

S. Ignazio scrive anche sull’importanza che chi da gli esercizi
sia umile, discreto, mosso solo dallo Spirito Santo: “Sebbene fuori
dagli Esercizi si possano spingere tutte le persone che ne avessero la
capacita a scegliere la verginita, stato religioso e ogni tipo di
perfezione evangelica, tuttavia in questi Esercizi Spirituali € piu
conveniente e molto meglio, poiché si cerca la divina volonta, che lo
stesso Creatore e Signore si comunichi all’anima abbracciandola con
il suo amore e la sua gloriae predisponendola alla via nella quale possa
servirlo in appresso. Percio, chi li da non propenda né si chini verso

[pag. 38] r'una o verso Ialtra parte ma, stando nel mezzo, come
una bilancia, lasci operare il Creatore con la creatura e la creatura con
il suo Creatore e Signore” (Esercizi Spirituali, Annotazione 15; Cf. ib.,
nn.155. 180. 184. 329. 330. 338). Efficace I'immagine della bilancia
per esprimere il perfetto equilibrio dell’uomo di Dio che lascia spazio
e peso determinante a Lui solo!

3. Sono necessari oggi pastori che scelgano di introdurre
nell’itinerario educativo delle comunita a loro affidate i tempi dello
Spirito e gli Esercizi Spirituali. Sappiamo che la posta in gioco € forte:
aiutare I’esercitante a trovare e realizzare tutta la verita del proprio
essere in rapporto a Dio e in rapporto agli uomini, nella Chiesa, nel
mondo, nella storia.

Bisognera dunque premunirsi e premunire in particolare i
sacerdoti, religiose, laici impegnati contro gli automatismi che
scattano nel passaggio d’obbligo degli Esercizi annuali.

Occorre fare attenzione ai momenti di “tempo dello Spirito”
decisi e realizzati in gruppo, in particolare dai giovani. Anche qui
talvolta si & presenti, ma non ci si impegna personalmente. Bando ai
formalismi, anche a quelli indotti dalle nuove mode: facciamo
attenzione ai tradizionalismi ripetitivi e privi di mordente!

[pag. 39] 4. Bisognera insegnare a pregare con la lectio divina. Si
evita cosi che I’esercitante passi il tempo analizzando se stesso o
addirittura facendosi analizzare da chi lo guida. Imparata durante i
tempi dello Spirito, la lectio rimane patrimonio fecondo per tener viva
nella quotidianita la certezza che Dio ci parla.

5. Bisognera ricordare ai laici impegnati, a tutti gli educatori
e, in particolare, ai sacerdoti, ai religiosi e alle religiose che operano
nella pastorale, che la conversione permanente & dimensione

come malfattori, al vedere le vostre buone opere
giungano a glorificare Dio nel giorno del
giudizio. (1Pt 2,12)

Le persone. “Per quanto riguarda le
persone che animano o predicano gli Esercizi:
devono essere uomini spirituali nel senso forte,
cioé persone docili all'azione dello Spirito di
Dio.” (pag. 37)

Vivi per Dio, ossia morti a se stessi.

Il Documento termina elencando significative
e particolari necessita:

1. “Sono necessari oggi pastori che scelgano di
introdurre  nell'itinerario  educativo  delle
comunita a loro affidate, i tempi dello Spirito e
degli Esercizi spirituali.”

2. “Bisognera dunque premunirsi e premunire in
particolare i Sacerdoti, Religiose e Laici
impegnati...” a fare gli Esercizi spirituali. E'
evidente che nella misura in cui viene a mancare
I'esperienza personale dell'intimita profonda con
Dio, anche non saremo in grado di portare altri a
“stare intimamente con il Signore”.

3. Occorre prestare grande attenzione alle
esperienze collettive: le esperienze di gruppo
possono non qualificare e forse nemmeno
condurre all'esperienza personale di Dio nella
propria vita. Si pud credere di aver fatto
un'esperienza nello Spirito, ma ci si shaglia.

4. Durante gli Esercizi bisognera insegnare a
pregare con la lectio divina perché continui, poi,
nella vita. S. Ignazio, dopo aver indicato il modo
della Lectio all'Ann. 2, aggiunge al numero 162:
“Qui si vuole offrire soltanto un'indicazione e un



imprescindibile della vita cristiana oggi. Questa certezza deve
stimolarli a ricorrere con regolarita agli Esercizi Spirituali. Ma oltre a
vivere essi stessi tale esperienza spirituale, siano primi a invitare
giovani e adulti agli Esercizi Spirituali, e questo proprio per dare
pienezza di significato al loro ministero.

Fare pastorale non si riduce al “fare del bene”, né costruire la
Chiesa pud essere concentrato soltanto nell’invitare alla celebrazione
del Sacramento. Aiutare ogni cristiano a stare nella comunita con le
sue caratteristiche, con I’apertura cordiale all’impegno caritativo, che
si nutre di Parola e di Sacramento, chiede la capacita di guardare a se
stessi come cristiani in cammino e di mettersi alla scuola della
Scrittura.

[pag. 40] 6. La FIES nell’ambito della programmazione pastorale.
E necessario che la programmazione pastorale parta dall’attenzione
alla persona e dalla sua formazione permanente. In concreto cio
significa che ogni settore pastorale deve raccordarsi all’insieme della
pastorale diocesana condividendo il primato dato alla dimensione
formativa, proponendo agli operatori del settore esperienze di
formazione spirituale personale e preoccupandosi concretamente che
tale offerta venga raccolta e apprezzata.

In questo quadro va letto il servizio che possono offrire gli
Esercizi Spirituali, le case di Ritiro e la FIES (Federazione Italiana
Esercizi Spirituali). Quest’ultima ha uno Statuto approvato dal
Consiglio Permanente della CEl nel settembre 1988. Esso, al n. 1,
recita cosi: “La FIES cura in particolare il progressivo inserimento e la
pratica degli Esercizi Spirituali nel quadro della pastorale organica
delle comunita ecclesiali”. Vuol essere dunque di aiuto e garantire che
sempre, dove si pensa la pastorale, sia presente I’attenzione
all’esperienza spirituale personale.

E opportuno che ogni diocesi abbia un presbitero come
delegato diocesano FIES", che tale incarico venga ufficializzato con
nomina del Vescovo e che appaia nell’ Annuario della Diocesi

[pag. 41] per la giusta informazione di quanti vi devono fare
riferimento dentro o fuori la Diocesi.

La Conferenza episcopale lombarda nomina, su istanza della
FIES nazionale, un preshitero come delegato regionale FIES, cui
compete di curare i rapporti con i Vescovi delle Diocesi della regione,
con i Delegati diocesani, con i responsabili delle Associazioni e
Movimenti ecclesiali operanti in Diocesi. “Avendo il gradimento
dell’Episcopato regionale, egli opera in tutte le Diocesi perché
I’animazione pastorale sia sempre contrassegnata da una spiccata
attenzione per la spiritualita e per la promozione degli Esercizi
Spirituali” (Regolamento FIES, n. 19)

CONCLUSIONE

Scriviamo queste pagine nel momento in cui tutte le nostre
Diocesi lombarde iniziano a celebrare un Convegno sulla promozione
e difesa della vita - Nascere e morire oggi - che le terra impegnate in
quest’anno e nell’anno prossimo (1992-1993), mentre condividiamo
con la Chiesa italiana I’impegno per il “Vangelo della Carita” nel

metodo, per poter contemplare meglio e piu
compiutamente”, nella vita quotidiana.

5. E' necessario vivere, ...e sentirsi, in uno stato
di conversione. Gli Esercizi possono segnare
una tappa decisiva del cammino a Dio: “Questa
certezza deve stimolare a ricorrere con
regolarita agli Esercizi spirituali.”

6. Alla scuola della Scrittura, nella preghiera, €
necessario imparare a cercare e trovare ovunque
la volonta di Dio. Fare pastorale non si riduce
a fare del bene. Ma, appunto, cercare anche nelle
sfumature cio che piu é gradito al Signore.

7. Infine, “e necessario che la programmazione
pastorale parta dall'attenzione alla persona e
alla sua formazione permanente”.

“Dove si pensa la pastorale, sia presente
I'attenzione all'esigenza personale.” (pag. 40)
..”Gli Esercizi ne saranno uno strumento
privilegiato.” (pag. 29)

Conclusione.

Riconoscenti, raccogliamo dai nostri
Vescovi lombardi la forte raccomandazione a
garantire “luoghi, tempi, metodi, che facilitano
I'esperienza immediata del Verbo della Vita”.

L'augurio che faccio, che ritengo sara
ben accolto da tutti, & quello di sentir dire da un
numero crescente di fratelli e sorelle di ogni
condizione quanto Giobbe ha potuto soddisfatto



trapasso verso il terzo millennio dell’era cristiana. Davanti a noi & | pronunciare, per grazia del Signore, al termine
I’icona di Cristo che attrae le nostre scelte e i nostri passi a raccogliere | del suo ritiro:

la sfida che nasce dai problemi posti alla vita umana. E lo Spirito del
Signore

[pag. 42] che ci fa sentire la necessita di annunciare oggi piti che
mai quella “vita eterna che era del Padre e si ¢ resa visibile a noi” e ci
spinge a raccomandare fortemente quei luoghi, tempi e metodi che
facilitano I’esperienza immediata del “Verbo della vita”. Cio che il
discepolo prediletto ha “udito, veduto con i propri occhi, contemplato,
toccato con le proprie mani” vogliamo che sia accessibile a tutti perché
entriamo in comunione con questa vita e “la nostra gioia sia perfetta”.
Percid “queste cose vi scriviamo” affinché “anche voi siate in
comunione con noi”(Cf. 1Gv 1,1-4).

“lo ti conoscevo per sentito dire,
ma ora i miei occhi ti vedono.”

+ Card. Carlo Maria Martini
Presidente

+ Bernardo Citterio
Segretario

Milano, Quaresima 1992

iUno dei primi testimoni dell’efficacia degli Esercizi, il P. Gerolamo Nadal, scriveva nel 1567:
“Efficaciam illam habent quia docent modum preparandi se ad suscipiendum Verbum Dei et
Evangelium”: “Una tale efficacia (gli Esercizi) ce I’hanno perché insegnano il modo di prepararsi ad
accogliere la Parola di Dio e il Vangelo” (Exortationes Colonienses, 1567, MHSI, Nadal V, 788).

Poiché in seguito parleremo della lectio divina come di una realta fondamentale nella vita dei
cristiani, & opportuno un cenno di spiegazione. La lectio divina & I’antichissima pratica di leggere la Sacra
Scrittura in clima di preghiera. Oggi vi sono molti modi di esercitarla. Uno tra i pit semplici consiste nel
percorrere i quattro passi successivi, chiamati lettura, meditazione, orazione, contemplazione.

1. La lettura consiste nel leggere e rileggere il testo, ponendo in evidenza gli elementi salienti
del brano e mettendolo in relazione con le pagine simili dell’ Antico e del Nuovo Testamento.

2. La meditazione consiste nel considerare il messaggio del brano e nell’applicazione dei valori,
che ho visto emergere nel testo, alla mia esistenza di oggi. Sono atteggiamenti o valori assenti dalla mia
vita o presenti in essa? Da quali gesti mi mette in guardia? Quale profondita del cuore umano mi viene
svelata?

3. A questo punto giungo alla preghiera, cioe inizio ad adorare, lodare, domandare....Domando
a Gesu di conoscerlo meglio, Lo ringrazio per quanto mi ha dato e per quanto mi sta dicendo. Chiedo di
applicare alla mia vita quei valori che il testo mi suggerisce.

4. Ad un certo punto posso anche lasciar da parte i diversi aspetti del messaggio e la
formulazione delle domande per guardare semplicemente il Signore. E la contemplazione, che consiste
nel sostare con affetto sulla figura di Gesu per imprimere in me i suoi sentimenti e imitarlo.

i1l Delegato diocesano FIES promuove nelle programmazioni pastorali diocesane e parrocchiali
la dimensione della formazione dell’esperienza spirituale personale (con particolare attenzione alla cura
dell’accompagnamento spirituale personale e al discernimento vocazionale), con spirito aperto ed
equilibrato, consapevole della complessita della programmazione pastorale, collaborando con i vari
settori pastorali perché le persone vengano effettivamente poste in condizione di poter vivere queste forti
esperienze dello Spirito.



E un suo compito curare in Diocesi una adeguata e significativa celebrazione della Giornata
degli Esercizi Spirituali (indicata dalla FIES nella prima domenica di Quaresima ) o, meglio ancora, di
un tempo liturgico adatto per sua natura alla sensibilizzazione circa I’esperienza spirituale personale (da
Quaresima a Pentecoste).

Nelle Diocesi dove esistono ed operano centri di spiritualita, Case per Ritiri ed Esercizi
Spirituali, Case di preghiera aderenti alla FIES, il Delegato diocesano, su incarico del Vescovo, si
preoccupera di rendere effettivo il raccordo pastorale tra queste realta e la Chiesa locale, tra i loro
programmi e la pastorale diocesana. Inoltre si adoperera perché vi sia un rapporto significativo di
collaborazione tra le case che operano nello stesso ambito, cosi che la programmazione e lo stile di
gestione siano a reale servizio della pastorale della Chiesa locale. Curera con particolare attenzione
I’informazione e la comunicazione (calendari diocesani o interdiocesani delle programmazioni,
diffusione del calendario FIES, rapporti con i mass media) per giungere a far circolare il pit possibile
notizie sull’esperienza spirituale dei Ritiri, degli Esercizi Spirituali, dei luoghi di esperienza spirituale ,
puntando alla costituzione di una rubrica fissa nella stampa cattolica e nelle emittenti locali che informi
quanti cercano la possibilita di vivere queste esperienze sulle opportunita disponibili.



	Gli Esercizi spirituali
	E le nostre

	Gli Esercizi spirituali
	e la pastorale ordinaria

