HOTACUTO ORAC

Is 42,14

Is 42,10-17

10Cantate al Signore un canto nuovo,
lodatelo dall'estremita della terra;

voi che andate per mare e quanto esso contiene,

isole e loro abitanti.

11Esultino il deserto e le sue citta,

i villaggi dove abitano quelli di Kedar;
acclamino gli abitanti di Sela,

dalla cima dei monti alzino grida.
12Diano gloria al Signore

e nelle isole narrino la sua lode.

13]1 Signore avanza come un prode,
come un guerriero eccita il suo ardore;
urla e lancia il grido di guerra,

si mostra valoroso contro i suoi nemici.
14«Per molto tempo ho taciuto,

ho fatto silenzio, mi sono contenuto;
ora gridero come una partoriente,
gemero e mi affannero insieme.
15Rendero aridi monti e colli,

faro seccare tutta la loro erba;
trasformero i fiumi in terraferma

e prosciughero le paludi.

16Faro camminare i ciechi per vie che non conoscono,

li guidero per sentieri sconosciuti;

trasformero davanti a loro le tenebre in luce,

t luoghi aspri in pianura.

Tali cose io ho fatto e non cessero di fare».

Apostolato Biblico

299 residenzidle Ranica
17-18.12026

LA CONSOLAZIONE DI DIO
Parole profetiche in tempo di crisi

Il



17Retrocedono pieni di vergogna
quanti sperano in un idolo,
quanti dicono alle statue: «Voi siete i nostri déi».

Affrontiamo un testo che sorge dal cuore dell’esperienza tragica del popolo d’Israele:
I’esilio babilonese. Dopo la distruzione di Gerusalemme (587 a.C.), il popolo vive una
crisi drammatica: perdita della terra, del tempio, del culto, della sovranita nazionale, e
soprattutto una crisi di senso della fede. E in questo contesto che risuonano le parole
del Secondo Isaia, il profeta anonimo che, proprio in esilio, rida voce alla speranza.

UN GRIDO NEL SILENZIO
Isaia 42,10-17 é un inno che esplode dal mezzo del silenzio della desolazione.

Il profeta canta un Dio che non é piu inerte, ma si desta come un guerriero (v. 13) e
come una partoriente (v. 14) — immagini di potenza insieme militare e materna.

Dio finalmente agira per rialzare il suo popolo, guidando i ciechi per sentieri
sconosciuti (v. 16), trasformando le tenebre in luce.

Ma chi spera negli idoli, e non nel Dio vivente, retrocedera pieno di vergogna (v. 17).

Il tema centrale e dunque la speranza che nasce dall’umiliazione, guidata da un
Dio fedele che da nuova forma alla storia.

1. Interpretare il silenzio di Dio
“Per molto tempo ho taciuto, ho fatto silenzio, mi sono contenuto” (v. 14a).

Il silenzio di Dio ¢ uno dei tratti piu dolorosi della avventura della fede. Il popolo in
esilio ha attraversato il dubbio dell’abbandono:

Sion ha detto: "Il Signore mi ha abbandonato,

il Signore mi ha dimenticato".

Si dimentica forse una donna del suo bambino,

cosi da non commuoversi per il figlio delle sue viscere?
Anche se queste donne si dimenticassero,

io invece non ti dimentichero mai.

Ecco, ti ho disegnato sulle palme delle mie mani,

le tue mura sono sempre davanti a me. (49,13-16)

Quando Dio tace, la vita non vive. Il cosmo sprofonda una volta di piu nel terribile caos
degli inizi.
Rachele aveva parlato a voce alta come se le sue parole dovessero attraversare cento
cieli, ma dopo quella supplica accorata la sua anima era priva di forze. Cadde in
ginocchio e chino il capo tremante a terra, mentre le ciocche dei capelli le scendevano

lungo il corpo come un torrente di acqua nera. Cosi stava Rachele, in ginocchio,
nell'attesa di ricevere la risposta di Dio.



Ma Dio taceva.

E niente e piu terribile del silenzio di Dio, cosi in terra come in cielo, o fra le nuvole
che volteggiano tra di essi. Quando Dio tace, il tempo non esiste piu e la luce
scompare, non vi e piu distinzione tra il giorno e la notte e in tutti i mondi abita solo
il vuoto dell'inizio. Cio che ha movimento cessa di muoversi, si arresta nei fiumi quel
che scorre, cio che fiorisce non puo fiorire, e neppure il mare sa ondeggiare senza la
sua intima parola. Ma sulla terra nessun orecchio riesce a sopportare il frastuono di
questo silenzio, nessun cuore puo sostenere la stretta di questo vuoto: al suo interno,
finché egli tace, puo esservi Dio soltanto, e non il vivente, poiché egli e la vita della
vita. (da S. Zweig, Rachele litiga con Dio)

I1 drammatico silenzio di Dio, sancito dal ministero di Ezechiele, il profeta
ammutolito alla morte della moglie. Quando un messaggero, mesi dopo, giunge
a dar notizia della caduta di Gerusalemme, allora Ezechiele ritrova la parola e
riprende a profetizzare. La parola che gli matura dentro € perd nuova: una parola
di speranza e di incoraggiamento per il popolo prostrato. Non € tutto finito: la vita
trovera ancora il suo sentiero sotto il cielo, la citta risorgera, non per mani d’'uomo.

Per il Secondo Isaia, quel silenzio € in fin dei conti una gestazione: ¢ il silenzio prima
del parto, carico di ogni promessa.

Cfr. Chesterton:

La maggior parte degli uomini e stata costretta a essere allegra per le piccole cose,
ma triste per quelle grandi. Tuttavia (offro il mio ultimo dogma come una sfida), non
e insito nell’'uomo essere cosi. L’'uomo é piu sé stesso, e piu simile all’'uomo quando
in lui la gioia e un elemento essenziale e il dolore é superficiale. La malinconia
dovrebbe essere un innocente interludio, una disposizione dello spirito tenera e
fuggitiva, e la lode dovrebbe essere il palpito perenne dell’anima. [...] La volta
celeste sopra di noi non e sorda perché l'universo é stupido, il silenzio non é il
silenzio indifferente di un mondo senza fine e senza scopo. Al contrario, il silenzio
intorno a noi e una piccola e pietosa calma come la calma piena di sollecitudine
nella stanza di un ammalato. [...] Cosi potremmo forse stare seduti in una camera
stellata e silenziosa, mentre le risate dei cieli risuonano cosi forti che noi non le
possiamo sentire. La gioia, che era la piccola esternazione del pagano, e il
gigantesco segreto del cristiano. (G.K. Chesterton, Ortodossia)

Cresce molto pane nella notte invernale
perché sotto la neve verdeggia fresca la semente.
Soltanto quando a primavera il sole ride
senti il buono che l'inverno ha portato.
E se il mondo ti annuncia desolazione e vuoto
e i giorni ti sono grigi e grevi,
sii calmo, osserva ogni mutare.
Cresce molto pane nella notte invernale.
(Friedrich Wilhelm Weber, Mistero invernale)



2. La natura del grido di Dio
“Ora gridero come una partoriente” (v. 14b)

Il sogno, linvocazione, di un intervento di Dio dalla forza schiacciante, manifesta,

dirompente e soverchiante.

7Voglio ricordare i benefici del Signore,
le glorie del Signore,

quanto egli ha fatto per noi.

Egli e grande in bonta per la casa
d'Israele.

Egli ci tratto secondo la sua misericordia,
secondo la grandezza della sua grazia.
8Disse: «Certo, essi sono il mio popolo,
figli che non deluderanno»,

e fu per loro un salvatore

9in tutte le loro tribolazioni.

Non un inviato né un angelo,

ma egli stesso li ha salvati;

con amore e compassione li ha riscattati,
li ha sollevati e portati su di sé,

tutti i giorni del passato.

10Ma esst si ribellarono

e contristarono il suo santo spirito.

Egli percio divenne loro nemico

e mosse loro guerra.

11 Allora si ricordarono dei giorni antichi,
di Mosé suo servo.

Dov'e colui che lo fece salire dal mare
con il pastore del suo gregge?

Dov'e colui che gli pose nell'intimo

il suo santo spirito,

12colui che fece camminare alla destra di
Mose

il suo braccio glorioso,

che divise le acque davanti a loro
acquistandosi un nome eterno,

13colui che li fece avanzare tra i flutti
come un cavallo nella steppa?

Non inciamparono,

14come armento che scende per la valle:
lo spirito del Signore li guidava al riposo.

Cosi tu conducesti il tuo popolo,

per acquistarti un nome glorioso.
15Guarda dal cielo e osserva

dalla tua dimora santa e gloriosa.

Dove sono il tuo zelo e la tua potenza,

il fremito delle tue viscere

e la tua misericordia?

Non forzarti allinsensibilita,

16perché tu sei nostro padre,

poiché Abramo non ci riconosce

e Israele non si ricorda di noi.

Tu, Signore, sei nostro padre,

da sempre ti chiami nostro redentore.
17Perché, Signore, ci lasci vagare lontano
dalle tue vie

e lasci indurire il nostro cuore, cosi che
non ti tema?

Ritorna per amore dei tuoi seruvi,

per amore delle tribu, tua eredita.
18Perché gli empi hanno calpestato il tuo
santuario,

i nostri avversari hanno profanato il tuo
luogo santo?

19Siamo diventati da tempo

gente su cui non comandi piu,

su cui il tuo nome non e stato mai
invocato.

Se tu squarciassi i cieli e scendessi!
Davanti a te sussulterebbero i monti,

I come il fuoco incendia le stoppie

e fa bollire l'acqua,

perché si conosca il tuo nome fra i tuoi
nemici,

e le genti tremino davanti a te.

(63,7-64,1)

“Fino a quando terrai I’'animo nostro sospeso? Se tu sei il Cristo dillo a noi apertamente!”

“Vorremo vedere da te un segno”

“Se sei il figlio di Dio, gettati giu”



“Salva te stesso!”

Invece, la storia della salvezza avanza passo passo, nel modo piu discreto, al modo del
lievito, del granello di senapa, del chicco di grano che marcisce.

NON STARTENE NASCOSTO
(Mario Luzi)

Non startene nascosto
nella tua onnipresenza. Mostrati,
vorrebbero dirgli, ma non osano.

Il roveto in fiamme lo rivela,
pero € anche il suo
impenetrabile nascondiglio.

E poi l'incarnazione - si ripara
dalla sua eternita sotto una gronda
umana, scende
nel piu tenero grembo
verso 1'uomo, nell'uomo... si,
ma il figlio dell'uomo in cui deflagra
lo manifesta e lo cela...

Cosi avanzano nella loro storia.

Il grido di Dio, il suo “uscire” dal suo silenzio, mantiene sempre la forma dell’appello alla
liberta di ciascuno. La fede, per accendersi, deve saper rischiare.

3. La guida per sentieri sconosciuti: la via nel buio

«Faro camminare i ciechi per vie che non conoscono, li guidero per sentieri sconosciuti;
trasformero davanti a loro le tenebre in luce» (v. 16).

La cecita del popolo, che ¢ stata I'immagine della colpa morale, diventa ora anche la
condizione del bisognoso. Di colui che non vede via d’uscita dalla prigionia.

Israele, deportato, non comprende il senso degli eventi.

Ma proprio qui Dio promette di essere guida in un cammino nuovo, non battuto,
imprevedibile. A condizione che Israele lasci a Dio lo spazio di essere Dio, e abbandoni
I'illusione di vedere bene. Rimanga, insomma, nella sua condizione di cieco, chiedendo
a Dio di essergli guida: Sia Lui la sua luce!

J. Milton, Quando rifletto su come la mia luce é spenta

Quando rifletto su come la mia luce é spenta,
prima della meta dei miei giorni,

in questo mondo buio e vasto,

e che questo mio unico dono che € morte celare
sta in me inutile,

nonostante la mia anima sia piu incline

a servire con esso il mio Creatore,



€ a mostrare

il mio vero valore,

nel timore che tornando Egli mi rimproveri,
chiedo ingenuamente:

“Riscuote Dio la fatica di ogni giorno

anche senza luce?”

Ma la Pazienza, per contrastare quel mormorio,
subito replica:

“Dio non ha bisogno né del lavoro dell'uomo,
né dei suoi doni.

Coloro che meglio sopportano il suo giogo mite,
questi lo servono al meglio.

La sua é condizione di Re;

migliaia ai suoi ordini si affrettano e corrono
su terra e oceano senza riposo:

anche coloro che soltanto son fermi e aspettano
sono suoi servitori”.

Conclusione

Il passaggio dalla desolazione alla lode. Dal grido che sorge dal silenzio di Dio al canto
nuovo, che risuona dall’estremita della terra.

1. Il silenzio che prepara il grido.

Il lungo tacere di Dio, cosi angoscioso per Israele in esilio, non € assenza, ma gestazione.
Zweig: quando Dio tace l'universo stesso sembra trattenere il respiro — ed ecco, quel
silenzio € carico di una promessa in gestazione.

Chesterton: questo silenzio non € vuoto, ma una stanza d’attesa piena di sollecitudine,
dove Dio prepara una gioia piu grande di ogni plausibile attesa. Il silenzio, dunque, non
¢ la fine del dialogo, ma un suo momento terribilmente intenso e fecondo.

2. Il grido che é parto, non distruzione.

Dio non interviene al modo di un conquistatore schiacciante, ma come una partoriente:
con limpegno e la partecipazione dell’amore suo. La sua potenza si manifesta nella
vulnerabilita che genera vita.

Luzi: Dio “si ripara dalla sua eternita sotto una gronda umana” - sceglie la via
dell’incarnazione, del nascondimento. Del seme mortale, e che in effetti muore. II suo
grido € quello del dolore che da alla luce una novita irreversibile: la salvezza.

3. La cecita che diviene fiducia.

Israele, cieco e smarrito, impara che la vera luce non & vedere tutto in anticipo, ma
lasciarsi guidare.

Milton, nella sua cecita fisica: servire Dio non dipende dai nostri “doni” o dalla nostra
chiarezza di visione, ma dalla disponibilita a camminare fiduciosi anche nel buio.
“Anche coloro che soltanto son fermi e aspettano sono suoi servitori”. La fede autentica
€ spesso un cammino da ciechi, ma affidato a una mano che ci tiene saldamente.



