Domenica 8 di febbraio 2026
Rho - Collegio degli Oblati
Giornata di formazione per gli animatori dei Gruppi di ascolto della Parola

CAMMINAVA CON LORO

Lectio di Luca 24,13-35

don Matteo Crimella
(Veneranda Biblioteca Ambrosiana — Milano)

0. Come & possibile incontrare Gest senza averlo mai visto? Come & possibile per i lettori
del Vangelo fare viva l'esperienza del Signore risorto molti anni dopo che i fatti sono
avvenuti, in un tempo nel quale gli apostoli stanno scomparendo? Come, cioe, diventare
contemporanei di Gesti? Il racconto di Emmaus risponde proprio a queste domande, che, a
ben pensarci, sono le nostre domande.

Alcune semplici osservazioni.

1. Quando il narratore serba un’informazione a scapito del lettore o di un personaggio della
storia raccontata si produce uno squilibrio che assegna all’uno un privilegio e all’altro una
penalita, generando un fenomeno che viene chiamato “opacita”. In altre parole, il lettore
percepisce qualcosa che i personaggi non possono vedere o viceversa. Il nostro episodio e
interamente giocato proprio su queste differenze. All'inizio del racconto il narratore fornisce
al lettore un’informazione che é taciuta ai due viandanti (cfr. vv. 15b-16): essi ignorano
'identita del misterioso pellegrino, mentre il lettore la conosce bene. Il lettore ne sa pit dei
personaggi. Si viene cosl a creare una situazione di vera e propria ironia drammatica a
scapito dei personaggi: essa nasce dal contrasto fra la percezione parziale o erronea da parte
dei personaggi e la percezione reale da parte del lettore. In seguito pero la situazione si
capovolge. Il misterioso pellegrino «spiego loro in tutte le Scritture le cose che lo
riguardavano» (v. 27). I privilegiati diventano penalizzati e viceversa: i personaggi ne sanno
di pitt del lettore. Il lettore e frustrato di una conoscenza che invece & in possesso dei
personaggi. Che cosa ha detto il Risorto ai due viandanti? Il narratore si guarda bene
dall’esplicitarlo. La coscienza di non sapere qualcosa tendera a creare un’attesa che si dirige
verso l'informazione mancante, nella forma della curiosita. Allorché i viandanti arrivano a
Emmaus (cfr. v. 28) lettore e discepoli sono sullo stesso piano. Se togliete questo effetto, il
brano cade. Perché esso e tutto giocato proprio su questa differenza: noi all’inizio siamo in
posizione di superiorita rispetto ai due, poi andiamo in svantaggio, infine siamo sullo stesso
piano, in attesa di che cosa avvenga.

2.I commentatori dedicano ampio risalto al problema della localizzazione di Emmaus. Dove
si trova? Il testo parla di 80 stadi, cioe 11 chilometri, ma la Emmaus storica (chiamata anche
Nicopolis) € molto piu lontana. E allora molte altre ipotesi per spiegare questo dato
problematico. Nonostante la geografia abbia una notevole importanza teologica nel terzo

1



vangelo e nel libro degli Atti, Luca non ha una esatta padronanza delle localizzazioni e delle
distanze. Sicché il riferimento al cammino verso Emmaus ¢ da comprendere secondo una
duplice prospettiva.

In primo luogo, bisogna ricordare I'importanza del verbo «camminare» nel terzo
vangelo: il lettore sa che tale verbo marca la decisione definitiva di Gesu di salire verso
Gerusalemme (cfr. Lc 9,51) e richiama come un ritornello, all’interno del «grande viaggio»,
l'itinerario verso la citta santa (cfr. Lc 13,22;17,11; 19,28). Nel nostro episodio non tanto Gesu
ma due discepoli fanno il cammino che ha una ben diversa destinazione: la meta non é infatti
Gerusalemme ma Emmaus. Mentre il teatro dell’intero capitolo 24 e Gerusalemme, citta
della morte, della risurrezione, dell’incontro di Gesu coi discepoli e dell’ascensione, i due
discepoli abbandonano la citta della Pasqua. All’allontanamento fisico corrisponde una
presa di distanza teologica, ben rappresentata dalle parole dei due uomini al misterioso
pellegrino (vv. 19b-24). In breve: il cammino dei due e antitetico, anzi contrario a quello
percorso da Gesu. Mentre Gesut saliva a Gerusalemme questi si allontanano da
Gerusalemme.

Inoltre: qual e il significato del cammino proprio verso Emmaus? Che cosa
rappresenta Emmaus? Una possibile luce puo venire dall’intertestualita, in particolare da
1Mac 3,40.57; 4,3. La cittadina e il luogo dove Giuda Maccabeo nel 167 a.C. ha sconfitto
Gorgia, generale di Antioco IV Epifane. Emmaus puo forse assumere un significato politico
ma pure teologico, in quanto ricorda la vittoria contro un nemico d’Israele. In questa
allusione puo celarsi un significato pregnante: i due discepoli sono dipinti da Luca nell’atto
di fuggire da Gerusalemme, la citta della Pasqua, in cammino verso Emmaus, la citta
simbolo della vittoria, il luogo che incarna una prospettiva ben diversa da quella di Gesu.
Tale prospettiva riguarda anche I'immagine del Messia che essi dichiarano di avere. Dal
loro discorso si evince che Gest1 ha deluso le loro attese: «Noi speravamo che fosse proprio
lui a riscattare Israele» (v. 21). I due, in attesa di una liberazione, sono stati profondamente
delusi da Gesu; ora, accigliati e scontrosi (cfr. v. 17), percorrono il cammino contrario a
quello del Messia, avviandosi verso un luogo simbolico della storia ebraica.

3. A questo punto, informato il lettore di quanto sta avvenendo, il narratore da la parola a
Gestu (v. 17) che, una volta avvicinatosi ai discepoli, inizia a porre domande ai due viandanti.
Naturalmente la questione va subito al cuore di quanto stanno discutendo. Il loro discorrere
& definito come un dibattito, una discussione serrata, un contrasto di opinioni differenti,
addirittura un lanciarsi dardi (cfr. 2Mac 11,13); il termine dice bene il tono appassionato
della discussione che intercorre fra i due e pure la loro divisione: pur camminando insieme
non erano d’accordo.

Che cosa dice Gesu1? Gesu intende conoscere qual e 'argomento sul quale i due
discutono con tanta passione. Ma insieme che cosa fa Gesu con queste parole?
Indubbiamente informa i viandanti di non essere al corrente di quanto e accaduto a
Gerusalemme. Infine, che cosa fa fare Gesu ai due? La domanda attizza il racconto di uno
dei due che narra (dal suo punto di vista) quanto & accaduto. Luca non rinuncia ad usare il

pennello della caratterizzazione. Con un tocco ci offre un ritratto efficace e sintetico: i due si
2



fermano (il verbo indica proprio I'arresto), loro che erano in cammino, tristi; il termine greco
segnala qualcosa in piu della tristezza: si tratta dell’essere accigliati, adirati, tetri, torvi, scuri
in viso, quasi ringhiosi. E la domanda che Giuseppe pone al capo dei coppieri e al capo dei
panettieri la mattina dopo il sogno di entrambi: «[Giuseppe] interrogo gli eunuchi del
faraone che erano con lui nella prigione presso il suo signore dicendo: “perché é la vostra
faccia cosi tetra oggi”?» (Gen 40,78XX). La notazione assomiglia ad un primo piano
cinematografico che da accesso all’interiorita del personaggio.

La domanda dello sconosciuto suscita in uno dei due, di nome Cleopa, una sorpresa
che si articola in una contro-domanda (v. 18), che ha tutto I'aspetto di un giudizio: chi parla
& davvero uno straniero; nemmeno sa quanto e accaduto a Gerusalemme! Il narratore scrive
con la solita casta concisione: ci rivela solo il nome di uno dei due viandanti, mentre tace il
secondo. Dimenticanza o scelta? Naturalmente noi crediamo nella seconda ipotesi, anzi
riteniamo che proprio il silenzio esplicito sul nome di uno dei due funzioni come una lacuna
che il lettore deve colmare. Il personaggio anonimo funziona proprio cosi: il lettore e invitato
ad identificarsi con il discepolo di cui si tace il nome, ponendosi cosi alla scoperta della
rivelazione del Risorto.

La seconda domanda (v. 19) riprende e rilancia quanto i due hanno detto. Lo
sconosciuto viandante si riferisce alle «cose accadute in questi giorni» (v. 18) di cui intende
parlare. Apparentemente gli interessa sapere che cosa sia capitato a Gerusalemme; pitt
sottilmente intende sapere come i due raccontino quegli avvenimenti. L'ironia e molto forte,
perché sia Gesti come il lettore sanno perfettamente quanto e successo. Ma né I'uno né I'altro
conoscono quale sia l'interpretazione che i due viandanti hanno dato e danno di quei fatti.
A Luca sta a cuore mostrare il loro punto di vista su Gest. I due iniziano a raccontare: Luca
specifica che non solo Cleopa ma entrambi «dissero» allo sconosciuto «le cose riguardanti
Gest». Il racconto non si ferma agli ultimi avvenimenti ma narra la storia per intero, in tre
tempi: il ministero pubblico, la condanna a morte, il sepolcro vuoto. Seguiamo il filo del
racconto nei suoi particolari. Gesu viene anzitutto detto «il Nazareno». Il termine e raro in
Luca (qui e in Lc 4,34) ma egli stesso ha dato ampio spazio al fatto che proprio a Nazaret
Gesu e vissuto (cfr. Lc 2,39.51) e in quel villaggio ha preso inizio il suo ministero (cfr. Lc
4,16). Ancora una volta (¢ la seconda all'interno del racconto) troviamo il verbo “avvenne”,
il verbo della storia. I due definiscono Gesu «uomo profeta potente» a motivo del suo
convincente insegnamento e dei suoi miracoli. La sua ¢ stata una manifestazione pubblica
che ha suscitato il favore di tutto il popolo e I'approvazione di Dio. Gesu era stato definito
«profeta» dalla folla dopo la risurrezione del figlio della vedova di Nain (cfr. Lc 7,16) e in
questo modo era ritenuto dalla gente, stando al parere riportato dai discepoli (cfr. Lc 9,8.19).
L’efficacia delle sue parole e delle sue azioni lo rende simile al profeta escatologico, il nuovo
Mose (cfr. Dt 18,15 e At 2,22; 7,22.35.37). Sin qui il discorso € colmo di ammirazione e di
positivita, in un crescendo continuo.

Ma ad un certo punto v’e la cesura (v. 20). I due raccontano la morte in croce di Gestu
e lo fanno ponendo in chiara evidenza che furono proprio i sommi sacerdoti e i capi a
consegnarlo al giudizio di condanna e a farlo crocifiggere. La responsabilita della morte di

Gest1 non ricade sul popolo bensi sulle autorita giudaiche. La scelta dei due verbi attraverso
3



cui si delinea la vicenda mortale di Gesu e significativa. Il primo “consegnare” compare
spesso nel racconto della passione ed esprime la consegna del Figlio dell"'uomo (cfr. Lc 9,44;
18,32; 22,22; 24,7), il tradimento ad opera di Giuda (cfr. Lc 22,4.6.21-22.48), il giudizio di
Pilato (cfr. Lc 23,25) e delle autorita giudaiche (cfr. Lc 20,20; 24,20; At 3,13). Il secondo verbo,
“crocifiggere” é utilizzato solo durante la passione (cfr. Lc 23,21.23.33; 24,7). Il lettore di Luca
ha gia incontrato questa coppia di verbi al v. 7, sulla bocca dei due uomini che hanno posto
alle mirofore la domanda: «perché cercate il vivente fra i morti?» (Lc 24,5). Essi hanno
invitato le donne a ricordare quanto Gest1 aveva detto in Galilea. Ma il discorso dei due
discepoli di Emmaus suona totalmente differente. In esso abbiamo il riferimento all’opera
dei capi e alla vicenda della passione e morte, senza perd nessuna interpretazione credente.
Gesu rimane il profeta potente anche dopo la morte, ma qualcosa e cambiato, in negativo.

La croce ha provocato una profonda delusione (v. 21). La missione di Gesu e stata
improvvisamente troncata senza che potesse liberare Israele. Per i due che camminano verso
Emmaus con la morte di croce e venuta meno pure la speranza messianica. Il primo e
fondamentale significato del verbo “liberare” e politico. Proprio a questo livello, quello
appunto della restaurazione nazionale, si poneva l'attesa messianica dei discepoli;
quell’attesa ha subito una cocente delusione, la loro speranza si € infranta per sempre sul
legno della croce. Quasi a complemento essi accennano anche ai tre giorni, ben conosciuti
dal lettore che ricorda le parole dei due uomini alla tomba (cfr. Lc 24,7) e le predizioni di
Gesu (cfr. Lc 9,22; 18,33). Forse anche i due intendono ricordare quelle predizioni ma per
sottolinearne il mancato adempimento, per certificarne il fallimento. A suggello del racconto
sta ancora una volta (la terza) il verbo “avvenne” che sembra dire: ¢ davvero accaduto cosi,
questa e la storia nei suoi termini, davvero definitivi.

Il racconto dei discepoli non termina con la crocifissione (vv. 22-24). V’'é stato un
seguito che & narrato con precisione e interiore partecipazione: alcune donne, infatti, con le
loro parole hanno sconvolto i discepoli. Il narratore, che finora ha posto sulla bocca dei due
viandanti racconti di esperienze personali, allega ora un fascicolo di testimonianze, legate
alle donne (v. 23) e ad altri discepoli (v. 24). Non deve sfuggire un fatto assai singolare: il
riassunto sintetico della vita di Gest (vv. 19-21) non e piu lungo della narrazione dei fatti
del giorno (vv. 22-24), indizio evidente che i due di Emmaus (dietro c’é naturalmente il
narratore) vogliono arrivare proprio a parlare di quanto e accaduto, nonostante ogni cosa
sia sotto il segno del fallimento. Un verbo definisce il loro stato d’animo: essi sono in una
situazione di agitazione interiore, di sbigottimento per lo stupore o il timore, sono fuori di
sé (cfr. Lc 2,47; 8,56; At 8,9.11). Si tratta dell’esito deludente di un’ulteriore speranza che il
racconto delle donne ha acceso nei cuori: esse infatti non solo non hanno trovato il corpo del
crocifisso ma hanno avuto pure una visione di angeli. Con quest’ultimo particolare Luca
ridefinisce e interpreta quanto ha raccontato poco prima (cfr. Lc 24,1-12): gli «<uomini» di cui
ha parlato (v. 4) sono di fatto angeli, personaggi che appartengono alla sfera divina. Citando
quasi alla lettera quanto gli inviati celesti hanno detto alle donne, i due discepoli affermano
che «egli e vivo» (v. 23). Notoriamente Luca e 'unico fra i sinottici che utilizza il linguaggio
della vita in riferimento alla risurrezione. Tale vocabolario indica la pienezza della vita di

Gesu (rappresentata nell’episodio successivo quasi plasticamente dal prendere cibo [cfr. Lc
4



24,41-42]) entrata ormai nella pienezza escatologica. Non si tratta dunque della rivificazione
di un cadavere ma, pitt profondamente, del passaggio alla gloria e al mondo divino. E
tuttavia il termine “vivo” si presta fortemente ad un’ambiguita sulla quale Luca gioca: se da
un lato esprime il trionfo di Gest1 e il superamento della sua condizione mortale, dall’altro
puo essere interpretato semplicemente come un ritorno alla vita mortale, una rivificazione.
In questo senso lo colgono i discepoli che mostrano, ancora una volta, di apprezzare solo la
differenza fra quello che le donne hanno detto, quanto essi stessi hanno provato (una grande
agitazione) e il risultato finale della ricerca dei compagni che non hanno visto Gesti. Infatti,
dopo i racconti delle donne, anche alcuni compagni si sono messi sulle loro tracce e hanno
effettivamente trovato cosi come descritto. Il finale, in evidente posizione enfatica, rileva
ancora una volta il fallimento.

Il racconto dei due, prima in chiave personale (vv. 19-21), poi allegando l’altrui
testimonianza (vv. 22-24), giunge alla medesima deludente conclusione. Luca ha qui
concentrato, non senza ironia, tutti gli elementi essenziali del kerygma (cfr. 1Cor 15,3-5): il
soggetto (Gestt Nazareno), l'attivita pubblica (qui sintetizzata in parole ed opere), la
condanna e la morte di croce, il segno della tomba vuota, I'assenza del cadavere e quindi
I'apparizione angelica con l'annuncio della risurrezione. Vi sono tutti gli elementi
dell’annuncio cristiano e della conseguente professione di fede. Ma all’esatta proclamazione
di quanto & avvenuto non corrisponde I'adesione personale: I'accento cade sulla delusione
e sull’esito fallimentare e nulla acquista valenza salvifica.

4. Il misterioso pellegrino, nella risposta che da ai due discepoli (vv. 25-26), offre la chiave
ermeneutica delle Scritture appena evocate, unificando sotto l'importante verbo dei (“e
necessario”, “bisogna”) la vicenda del Messia e il suo duplice esito, quello mortale e quello
glorioso. Nel capitolo 24 il verbo e utilizzato per ben tre volte (cfr. vv. 7.26.44), al cuore dei
tre quadri nei quali é articolata la narrazione. Al momento della scoperta della tomba vuota
(cfr. vv. 6-8) le donne erano invitate dagli angeli a richiamare le parole dette a suo tempo da
Gestli e rimaste finora incomprese. Dal punto di vista narrativo il ricordo esplicito delle
parole di Gesu, accompagnato dall’invito alla rimemorazione, obbliga le donne (e con esse
il lettore) a capire il nesso fra annuncio della risurrezione e la morte di croce. L’annuncio
pasquale, ciog, non solo non cancella lo scandalo della croce ma intende recuperarlo in tutto
il suo significato teologico. Inizia qui a chiarirsi il senso della necessitd, come parte della
storia salvifica, fattore previsto da Dio stesso e conforme al suo volere. La cosa si esplicita
ulteriormente nel nostro episodio: € il Risorto stesso a rimproverare la riluttanza nel credere
«a tutto cio che hanno detto i profeti» (v. 25). La domanda cosi posta attende una risposta
positiva. Ma come potranno i discepoli e il lettore condividere il suo punto di vista? Gesl
stesso lo esplicita: 'interpretazione di tutte le Scritture a partire da Mose (cfr. v. 27) diviene
la modalita attraverso cui egli mostra che la morte di croce appartiene al disegno di Dio.
Gesu, infine, appare agli Undici (cfr. Lc 24,36-49) e ribadisce di nuovo il concetto della
necessita (cfr. Lc 24,44). A proposito di queste tre ricorrenze € importante rilevare la costante
connessione fra la comprensione delle Scritture e la croce. L’accento, cioe, non cade tanto

sulla prevedibilita degli eventi, quanto piu sulla luce che la Scrittura viene a proiettare su
5



eventi dolorosi rimasti finora oscuri, ma che a loro volta fanno cogliere il senso delle
Scritture rimaste anch’esse enigmatiche. La croce non e predetta dalle Scritture ma &
conforme a esse. V’e una circolarita ermeneutica: le Scritture rinviano a Cristo e Cristo rinvia
alle Scritture. Nel prisma della Pasqua i discepoli comprendono Gesu alla luce delle
Scritture, ma anche le Scritture alla luce di Gesti. A questo punto si comprende il significato
del verbo dei: solo alla fine si rivela essere 1’espressione della volonta divina attuata nel
mistero pasquale. Il bagliore che promana dalla risurrezione del Figlio di Dio illumina
I’oscurita della croce e mostra come il Cristo stesso abbia obbedito sino in fondo alla volonta
del Padre. La croce non contraddice la potenza di Gest, semplicemente svela I'altra faccia
del mistero: la potenza indica la messianicita, ma la croce esplicita come tale messianicita si

rivela.

5. Il narratore riprende il filo del racconto (vv. 28-29): il cammino verso Emmaus e giunto a
conclusione, il villaggio & ormai vicino. Gest finge di voler camminare ancora, andando
oltre. Gesti continua a comportarsi come casuale compagno di viaggio. Ma i discepoli lo
invitano con forza a rimanere con loro. Si tratta di un invito particolarmente pressante, fatto
con insistenza e forza, quasi con violenza. La richiesta dei due assomiglia molto ad una
preghiera, espressa con affetto e apprensione. Lo stesso verbo che esplicita la richiesta &
ripreso dal narratore per segnalare la decisione di Gesu.

A questo punto (v. 30) accade il fatto pitt importante. Luca per la quarta volta utilizza
il verbo della storia. Gestt compie quattro gesti che riportano alla cena eucaristica e al
miracolo della moltiplicazione dei pani.

Lc 9,16 Lc 22,19 Lc 24, 30

Prendendo i cinque pani e i E prendendo pane E prendendo il pane
due pesci,

alzando gli occhi al cielo li rese grazie Benedisse

benedisse

e li spezzo spezzo e avendo(lo) spezzato
e li dava ai discepoli per e diede a loro. distribuiva a loro.
distribuirli alla folla.

Naturalmente la scelta dei vocaboli non e casuale. Essa descrive quanto di piu specifico
vivono i cristiani, come ricordera pure il libro degli Atti, dove i fratelli continuano a spezzare
il pane (cfr. At 2,42.46; 20,7). Alla vigilia della passione Gesu compie il gesto della fractio
panis, anticipando, nel segno del pane spezzato e del calice condiviso, il senso della propria
morte.

Il narratore, che ha costruito sapientemente tutto il suo racconto giocando sulla
differenza dei punti di vista fra i personaggi e il lettore, conduce entrambi alla stessa
posizione (vv. 31-32): mentre gli occhi dei due si aprono e riconoscono il misterioso
pellegrino, lo stesso Gesut diventa (ancora una volta, la quinta, “avvenne”) invisibile,
letteralmente «scomparso».



I due di Emmaus hanno terminato con animo sconsolato il racconto di quanto era
accaduto, affermando che i compagni «non I’hanno visto» (v. 24). Ora essi stessi sono i primi
ad averlo visto ed incontrato. Splendido ¢ il gioco verbale creato da Luca: all’apertura degli
occhi (un passivo divino che sottolinea la grazia dell’evento) corrisponde il commento dei
due che riferiscono del «cuore incendiato» nel momento in cui il misterioso viandante
«apriva» il senso delle Scritture. Il verbo, utilizzato per ben due volte, accentua l'idea di
«aprire o dischiudere», come per aprire una porta o uno scrigno. Frutto di tale apertura
condotta dal Risorto lungo la via e il riconoscimento del pellegrino.

I personaggi giungono al livello di conoscenza del lettore; gli uni e gli altri ormai
sanno che quell'uomo misterioso era Gesu in persona. Ma Gesu sparisce; rendendosi
invisibile non interrompe la sua presenza, ma la compie. Il Risorto sfugge al possesso,
chiama i discepoli a proseguire la strada, sempre oltre. I due non si lamentano, non
rimpiangono il fatto che Gesti era con loro e non I'"hanno riconosciuto. Al contrario sanno
interpretare quanto e passato nel loro cuore nel momento in cui il maestro spiegava loro le
Scritture. Quel sentimento confuso viene ora decifrato: il loro cuore era “incendiato”. Se il
«cuore» puo essere compreso nel senso della capacita di comprendere, il «fuoco» si riferisce
all’opera dello Spirito (cfr. Lc 3,16) che guarisce l'intelligenza e suscita la fede.

Questa esperienza del cuore incendiato corrisponde ad un’esperienza narrata nel
Talmud, a proposito di due grandi maestri a cavallo del I e del II secolo. Si legge nel Talmud
di Gerusalemme:

Mio padre, Abuya, era uno dei notabili di Gerusalemme. Quando venne il giorno della mia

circoncisione, invito tutti i notabili di Gerusalemme e li fece accomodare in una casa. Rabbi

Eliezer e a Rabbi Yehoshua, invece, li mise in un’altra casa. Dopo che gli invitati ebbero finito

di mangiare e di bere, si misero a battere le mani e a danzare. Allora Rabbi Eliezer disse a

Rabbi Yehoshua: «Mentre costoro si occupano a modo loro, occupiamoci a modo nostro». Si

misero pertanto a occuparsi delle parole della Torah, passando dalla Torah ai Profeti e dai

Profeti agli Scritti. Un fuoco discese dal cielo e li circondo. Mio padre, Abuya, disse loro:

«Miei maestri! Siete venuti ad appiccare il fuoco alla mia casa?». Gli risposero: «Dio ce ne

guardi! Noi stavamo seduti e facevamo una collana con le parole della Torah. Passavamo

dalla Torah ai Profeti e dai Profeti agli Scritti ed ecco che queste parole sono divenute gioiose
come lo erano quando furono date sul Sinai e il fuoco si € messo a lambirle come le lambiva
sul Sinai. Infatti, quando queste parole furono date per la prima volta al Sinai, esse furono
date nel fuoco, come e scritto: “E la montagna ardeva, nel fuoco, fino al cuore dei cieli” (Dt

4,11)». Allora mio padre, Abuya, disse loro: «Miei maestri! Poiché questa e la forza della

Torah, se questo figlio rimane in vita, lo consacrerd allo studio della Torah» (Hagigah

2,10,77b).

Nel momento in cui le parole della Scrittura (nelle sue tre parti: Torah, Profeti e
Scritti) vengono infilate come in una collana, ritrovano il loro fuoco originario, come quando
furono date sul Sinai. E un’esperienza di gioia e di fuoco. Questa & esattamente I'esperienza
dei due discepoli di Emmaus, mentre ascoltavano Gesui: un fuoco si € acceso nel loro cuore.

6. Al termine v’e un grande capovolgimento, rappresentato da una vera e propria inversione
delle parti: coloro che «erano incapaci di riconoscere» Gesu (v. 16) lo riconoscono
pienamente (v. 31); gli occhi offuscati (v. 16), quasi immobilizzati, sono aperti (v. 31); la

7



tristezza ringhiosa (v. 17) lascia il posto al cuore incendiato (v. 32). Coloro che camminavano
delusi verso Emmaus (v. 13) invertono il senso di marcia e, a quell’ora serotina, ritornano a
Gerusalemme (v. 33). Quelli che - divisi fra loro - si erano separati dal gruppo degli Undici,
si ricongiungono al gruppo. I medesimi che avevano narrato con esattezza tutti gli eventi
riguardanti Gesu con forte senso di amarezza e frustrazione (vv. 19-24), prima di aprire
bocca si sentono dire: «Davvero il Signore e risorto ed & apparso a Simone» (v. 34) e
raccontano poi quanto e loro accaduto lungo la strada (v. 35). Anche I’affermazione posta in
bocca agli Undici & un’antica formula kerygmatica (che ricorda 1Cor 15,4-5): destinatario
primo dell’apparizione e Simone, che amorevolmente era stato per ben due volte ammonito
da Gesu appena prima della passione (cfr. Lc 22,31) e dallo stesso era stato incaricato di
confermare i fratelli nella fede (cfr. Lc 22,32).

Insomma, intorno all'immagine del “cuore incendiato” si coagula 1'esperienza dei
due discepoli di Emmaus. Nell’ascolto della Parola e poi nel segno del pane spezzato essi
hanno riconosciuto Gesu nella forma della fede. Da questo incontro nasce la missione,
proclamazione araldica del Signore risorto.

7. Nel finale del suo primo tomo Luca ha introdotto un racconto che, nelle sue dinamiche, &
tutto teso al riconoscimento di Gesti. L’evangelista, al principio del suo primo tomo, aveva
dichiarato il suo intento: far riconoscere la fondatezza degli elementi della fede cui Teofilo
e stato iniziato (cfr. Lc 1,4). Il lettore cioe era invitato a constatare di persona la fondatezza
degli insegnamenti ricevuti nella prima iniziazione (o catechesi) di base. Alla fine dell’opera
'episodio dei discepoli di Emmaus, per mezzo del processo d’identificazione propiziato dal
racconto (dove, guarda caso, uno dei due discepoli ¢ anonimo), chiede il passaggio dal
mancato all’effettuato riconoscimento di Gest e ne indica la modalita: quella della fede.



