
1 
 

Domenica 8 di febbraio 2026 
Rho – Collegio degli Oblati 
Giornata di formazione per gli animatori dei Gruppi di ascolto della Parola 
 

CAMMINAVA CON LORO 
Lectio di Luca 24,13-35 

don Matteo Crimella 

(Veneranda Biblioteca Ambrosiana – Milano) 

 

0. Come è possibile incontrare Gesù senza averlo mai visto? Come è possibile per i lettori 

del Vangelo fare viva l’esperienza del Signore risorto molti anni dopo che i fatti sono 

avvenuti, in un tempo nel quale gli apostoli stanno scomparendo? Come, cioè, diventare 

contemporanei di Gesù? Il racconto di Emmaus risponde proprio a queste domande, che, a 

ben pensarci, sono le nostre domande. 

 Alcune semplici osservazioni.   

 

1. Quando il narratore serba un’informazione a scapito del lettore o di un personaggio della 

storia raccontata si produce uno squilibrio che assegna all’uno un privilegio e all’altro una 

penalità, generando un fenomeno che viene chiamato “opacità”. In altre parole, il lettore 

percepisce qualcosa che i personaggi non possono vedere o viceversa. Il nostro episodio è 

interamente giocato proprio su queste differenze. All’inizio del racconto il narratore fornisce 

al lettore un’informazione che è taciuta ai due viandanti (cfr. vv. 15b-16): essi ignorano 

l’identità del misterioso pellegrino, mentre il lettore la conosce bene. Il lettore ne sa più dei 

personaggi. Si viene così a creare una situazione di vera e propria ironia drammatica a 

scapito dei personaggi: essa nasce dal contrasto fra la percezione parziale o erronea da parte 

dei personaggi e la percezione reale da parte del lettore. In seguito però la situazione si 

capovolge. Il misterioso pellegrino «spiegò loro in tutte le Scritture le cose che lo 

riguardavano» (v. 27). I privilegiati diventano penalizzati e viceversa: i personaggi ne sanno 

di più del lettore. Il lettore è frustrato di una conoscenza che invece è in possesso dei 

personaggi. Che cosa ha detto il Risorto ai due viandanti? Il narratore si guarda bene 

dall’esplicitarlo. La coscienza di non sapere qualcosa tenderà a creare un’attesa che si dirige 

verso l’informazione mancante, nella forma della curiosità. Allorché i viandanti arrivano a 

Emmaus (cfr. v. 28) lettore e discepoli sono sullo stesso piano. Se togliete questo effetto, il 

brano cade. Perché esso è tutto giocato proprio su questa differenza: noi all’inizio siamo in 

posizione di superiorità rispetto ai due, poi andiamo in svantaggio, infine siamo sullo stesso 

piano, in attesa di che cosa avvenga. 

 

2. I commentatori dedicano ampio risalto al problema della localizzazione di Emmaus. Dove 

si trova? Il testo parla di 80 stadi, cioè 11 chilometri, ma la Emmaus storica (chiamata anche 

Nicopolis) è molto più lontana. E allora molte altre ipotesi per spiegare questo dato 

problematico. Nonostante la geografia abbia una notevole importanza teologica nel terzo 



2 
 

vangelo e nel libro degli Atti, Luca non ha una esatta padronanza delle localizzazioni e delle 

distanze. Sicché il riferimento al cammino verso Emmaus è da comprendere secondo una 

duplice prospettiva.  

In primo luogo, bisogna ricordare l’importanza del verbo «camminare» nel terzo 

vangelo: il lettore sa che tale verbo marca la decisione definitiva di Gesù di salire verso 

Gerusalemme (cfr. Lc 9,51) e richiama come un ritornello, all’interno del «grande viaggio», 

l’itinerario verso la città santa (cfr. Lc 13,22; 17,11; 19,28). Nel nostro episodio non tanto Gesù 

ma due discepoli fanno il cammino che ha una ben diversa destinazione: la meta non è infatti 

Gerusalemme ma Emmaus. Mentre il teatro dell’intero capitolo 24 è Gerusalemme, città 

della morte, della risurrezione, dell’incontro di Gesù coi discepoli e dell’ascensione, i due 

discepoli abbandonano la città della Pasqua. All’allontanamento fisico corrisponde una 

presa di distanza teologica, ben rappresentata dalle parole dei due uomini al misterioso 

pellegrino (vv. 19b-24). In breve: il cammino dei due è antitetico, anzi contrario a quello 

percorso da Gesù. Mentre Gesù saliva a Gerusalemme questi si allontanano da 

Gerusalemme.  

Inoltre: qual è il significato del cammino proprio verso Emmaus? Che cosa 

rappresenta Emmaus? Una possibile luce può venire dall’intertestualità, in particolare da 

1Mac 3,40.57; 4,3. La cittadina è il luogo dove Giuda Maccabeo nel 167 a.C. ha sconfitto 

Gorgia, generale di Antioco IV Epifane. Emmaus può forse assumere un significato politico 

ma pure teologico, in quanto ricorda la vittoria contro un nemico d’Israele. In questa 

allusione può celarsi un significato pregnante: i due discepoli sono dipinti da Luca nell’atto 

di fuggire da Gerusalemme, la città della Pasqua, in cammino verso Emmaus, la città 

simbolo della vittoria, il luogo che incarna una prospettiva ben diversa da quella di Gesù. 

Tale prospettiva riguarda anche l’immagine del Messia che essi dichiarano di avere. Dal 

loro discorso si evince che Gesù ha deluso le loro attese: «Noi speravamo che fosse proprio 

lui a riscattare Israele» (v. 21). I due, in attesa di una liberazione, sono stati profondamente 

delusi da Gesù; ora, accigliati e scontrosi (cfr. v. 17), percorrono il cammino contrario a 

quello del Messia, avviandosi verso un luogo simbolico della storia ebraica. 

 

3. A questo punto, informato il lettore di quanto sta avvenendo, il narratore dà la parola a 

Gesù (v. 17) che, una volta avvicinatosi ai discepoli, inizia a porre domande ai due viandanti. 

Naturalmente la questione va subito al cuore di quanto stanno discutendo. Il loro discorrere 

è definito come un dibattito, una discussione serrata, un contrasto di opinioni differenti, 

addirittura un lanciarsi dardi (cfr. 2Mac 11,13); il termine dice bene il tono appassionato 

della discussione che intercorre fra i due e pure la loro divisione: pur camminando insieme 

non erano d’accordo.  

Che cosa dice Gesù? Gesù intende conoscere qual è l’argomento sul quale i due 

discutono con tanta passione. Ma insieme che cosa fa Gesù con queste parole? 

Indubbiamente informa i viandanti di non essere al corrente di quanto è accaduto a 

Gerusalemme. Infine, che cosa fa fare Gesù ai due? La domanda attizza il racconto di uno 

dei due che narra (dal suo punto di vista) quanto è accaduto. Luca non rinuncia ad usare il 

pennello della caratterizzazione. Con un tocco ci offre un ritratto efficace e sintetico: i due si 



3 
 

fermano (il verbo indica proprio l’arresto), loro che erano in cammino, tristi; il termine greco 

segnala qualcosa in più della tristezza: si tratta dell’essere accigliati, adirati, tetri, torvi, scuri 

in viso, quasi ringhiosi. È la domanda che Giuseppe pone al capo dei coppieri e al capo dei 

panettieri la mattina dopo il sogno di entrambi: «[Giuseppe] interrogò gli eunuchi del 

faraone che erano con lui nella prigione presso il suo signore dicendo: “perché è la vostra 

faccia così tetra oggi”?» (Gen 40,7LXX). La notazione assomiglia ad un primo piano 

cinematografico che dà accesso all’interiorità del personaggio.  

La domanda dello sconosciuto suscita in uno dei due, di nome Cleopa, una sorpresa 

che si articola in una contro-domanda (v. 18), che ha tutto l’aspetto di un giudizio: chi parla 

è davvero uno straniero; nemmeno sa quanto è accaduto a Gerusalemme! Il narratore scrive 

con la solita casta concisione: ci rivela solo il nome di uno dei due viandanti, mentre tace il 

secondo. Dimenticanza o scelta? Naturalmente noi crediamo nella seconda ipotesi, anzi 

riteniamo che proprio il silenzio esplicito sul nome di uno dei due funzioni come una lacuna 

che il lettore deve colmare. Il personaggio anonimo funziona proprio così: il lettore è invitato 

ad identificarsi con il discepolo di cui si tace il nome, ponendosi così alla scoperta della 

rivelazione del Risorto. 

La seconda domanda (v. 19) riprende e rilancia quanto i due hanno detto. Lo 

sconosciuto viandante si riferisce alle «cose accadute in questi giorni» (v. 18) di cui intende 

parlare. Apparentemente gli interessa sapere che cosa sia capitato a Gerusalemme; più 

sottilmente intende sapere come i due raccontino quegli avvenimenti. L’ironia è molto forte, 

perché sia Gesù come il lettore sanno perfettamente quanto è successo. Ma né l’uno né l’altro 

conoscono quale sia l’interpretazione che i due viandanti hanno dato e danno di quei fatti. 

A Luca sta a cuore mostrare il loro punto di vista su Gesù. I due iniziano a raccontare: Luca 

specifica che non solo Cleopa ma entrambi «dissero» allo sconosciuto «le cose riguardanti 

Gesù». Il racconto non si ferma agli ultimi avvenimenti ma narra la storia per intero, in tre 

tempi: il ministero pubblico, la condanna a morte, il sepolcro vuoto. Seguiamo il filo del 

racconto nei suoi particolari. Gesù viene anzitutto detto «il Nazareno». Il termine è raro in 

Luca (qui e in Lc 4,34) ma egli stesso ha dato ampio spazio al fatto che proprio a Nazaret 

Gesù è vissuto (cfr. Lc 2,39.51) e in quel villaggio ha preso inizio il suo ministero (cfr. Lc 

4,16). Ancora una volta (è la seconda all’interno del racconto) troviamo il verbo “avvenne”, 

il verbo della storia. I due definiscono Gesù «uomo profeta potente» a motivo del suo 

convincente insegnamento e dei suoi miracoli. La sua è stata una manifestazione pubblica 

che ha suscitato il favore di tutto il popolo e l’approvazione di Dio. Gesù era stato definito 

«profeta» dalla folla dopo la risurrezione del figlio della vedova di Nain (cfr. Lc 7,16) e in 

questo modo era ritenuto dalla gente, stando al parere riportato dai discepoli (cfr. Lc 9,8.19). 

L’efficacia delle sue parole e delle sue azioni lo rende simile al profeta escatologico, il nuovo 

Mosè (cfr. Dt 18,15 e At 2,22; 7,22.35.37). Sin qui il discorso è colmo di ammirazione e di 

positività, in un crescendo continuo. 

Ma ad un certo punto v’è la cesura (v. 20). I due raccontano la morte in croce di Gesù 

e lo fanno ponendo in chiara evidenza che furono proprio i sommi sacerdoti e i capi a 

consegnarlo al giudizio di condanna e a farlo crocifiggere. La responsabilità della morte di 

Gesù non ricade sul popolo bensì sulle autorità giudaiche. La scelta dei due verbi attraverso 



4 
 

cui si delinea la vicenda mortale di Gesù è significativa. Il primo “consegnare” compare 

spesso nel racconto della passione ed esprime la consegna del Figlio dell’uomo (cfr. Lc 9,44; 

18,32; 22,22; 24,7), il tradimento ad opera di Giuda (cfr. Lc 22,4.6.21-22.48), il giudizio di 

Pilato (cfr. Lc 23,25) e delle autorità giudaiche (cfr. Lc 20,20; 24,20; At 3,13). Il secondo verbo, 

“crocifiggere” è utilizzato solo durante la passione (cfr. Lc 23,21.23.33; 24,7). Il lettore di Luca 

ha già incontrato questa coppia di verbi al v. 7, sulla bocca dei due uomini che hanno posto 

alle mirofore la domanda: «perché cercate il vivente fra i morti?» (Lc 24,5). Essi hanno 

invitato le donne a ricordare quanto Gesù aveva detto in Galilea. Ma il discorso dei due 

discepoli di Emmaus suona totalmente differente. In esso abbiamo il riferimento all’opera 

dei capi e alla vicenda della passione e morte, senza però nessuna interpretazione credente. 

Gesù rimane il profeta potente anche dopo la morte, ma qualcosa è cambiato, in negativo. 

La croce ha provocato una profonda delusione (v. 21). La missione di Gesù è stata 

improvvisamente troncata senza che potesse liberare Israele. Per i due che camminano verso 

Emmaus con la morte di croce è venuta meno pure la speranza messianica. Il primo e 

fondamentale significato del verbo “liberare” è politico. Proprio a questo livello, quello 

appunto della restaurazione nazionale, si poneva l’attesa messianica dei discepoli; 

quell’attesa ha subito una cocente delusione, la loro speranza si è infranta per sempre sul 

legno della croce. Quasi a complemento essi accennano anche ai tre giorni, ben conosciuti 

dal lettore che ricorda le parole dei due uomini alla tomba (cfr. Lc 24,7) e le predizioni di 

Gesù (cfr. Lc 9,22; 18,33). Forse anche i due intendono ricordare quelle predizioni ma per 

sottolinearne il mancato adempimento, per certificarne il fallimento. A suggello del racconto 

sta ancora una volta (la terza) il verbo “avvenne” che sembra dire: è davvero accaduto così, 

questa è la storia nei suoi termini, davvero definitivi.   

Il racconto dei discepoli non termina con la crocifissione (vv. 22-24). V’è stato un 

seguito che è narrato con precisione e interiore partecipazione: alcune donne, infatti, con le 

loro parole hanno sconvolto i discepoli. Il narratore, che finora ha posto sulla bocca dei due 

viandanti racconti di esperienze personali, allega ora un fascicolo di testimonianze, legate 

alle donne (v. 23) e ad altri discepoli (v. 24). Non deve sfuggire un fatto assai singolare: il 

riassunto sintetico della vita di Gesù (vv. 19-21) non è più lungo della narrazione dei fatti 

del giorno (vv. 22-24), indizio evidente che i due di Emmaus (dietro c’è naturalmente il 

narratore) vogliono arrivare proprio a parlare di quanto è accaduto, nonostante ogni cosa 

sia sotto il segno del fallimento. Un verbo definisce il loro stato d’animo: essi sono in una 

situazione di agitazione interiore, di sbigottimento per lo stupore o il timore, sono fuori di 

sé (cfr. Lc 2,47; 8,56; At 8,9.11). Si tratta dell’esito deludente di un’ulteriore speranza che il 

racconto delle donne ha acceso nei cuori: esse infatti non solo non hanno trovato il corpo del 

crocifisso ma hanno avuto pure una visione di angeli. Con quest’ultimo particolare Luca 

ridefinisce e interpreta quanto ha raccontato poco prima (cfr. Lc 24,1-12): gli «uomini» di cui 

ha parlato (v. 4) sono di fatto angeli, personaggi che appartengono alla sfera divina. Citando 

quasi alla lettera quanto gli inviati celesti hanno detto alle donne, i due discepoli affermano 

che «egli è vivo» (v. 23). Notoriamente Luca è l’unico fra i sinottici che utilizza il linguaggio 

della vita in riferimento alla risurrezione. Tale vocabolario indica la pienezza della vita di 

Gesù (rappresentata nell’episodio successivo quasi plasticamente dal prendere cibo [cfr. Lc 



5 
 

24,41-42]) entrata ormai nella pienezza escatologica. Non si tratta dunque della rivificazione 

di un cadavere ma, più profondamente, del passaggio alla gloria e al mondo divino. E 

tuttavia il termine “vivo” si presta fortemente ad un’ambiguità sulla quale Luca gioca: se da 

un lato esprime il trionfo di Gesù e il superamento della sua condizione mortale, dall’altro 

può essere interpretato semplicemente come un ritorno alla vita mortale, una rivificazione. 

In questo senso lo colgono i discepoli che mostrano, ancora una volta, di apprezzare solo la 

differenza fra quello che le donne hanno detto, quanto essi stessi hanno provato (una grande 

agitazione) e il risultato finale della ricerca dei compagni che non hanno visto Gesù. Infatti, 

dopo i racconti delle donne, anche alcuni compagni si sono messi sulle loro tracce e hanno 

effettivamente trovato così come descritto. Il finale, in evidente posizione enfatica, rileva 

ancora una volta il fallimento. 

 Il racconto dei due, prima in chiave personale (vv. 19-21), poi allegando l’altrui 

testimonianza (vv. 22-24), giunge alla medesima deludente conclusione. Luca ha qui 

concentrato, non senza ironia, tutti gli elementi essenziali del kerygma (cfr. 1Cor 15,3-5): il 

soggetto (Gesù Nazareno), l’attività pubblica (qui sintetizzata in parole ed opere), la 

condanna e la morte di croce, il segno della tomba vuota, l’assenza del cadavere e quindi 

l’apparizione angelica con l’annuncio della risurrezione. Vi sono tutti gli elementi 

dell’annuncio cristiano e della conseguente professione di fede. Ma all’esatta proclamazione 

di quanto è avvenuto non corrisponde l’adesione personale: l’accento cade sulla delusione 

e sull’esito fallimentare e nulla acquista valenza salvifica.  

 

4. Il misterioso pellegrino, nella risposta che dà ai due discepoli (vv. 25-26), offre la chiave 

ermeneutica delle Scritture appena evocate, unificando sotto l’importante verbo deî (“è 

necessario”, “bisogna”) la vicenda del Messia e il suo duplice esito, quello mortale e quello 

glorioso. Nel capitolo 24 il verbo è utilizzato per ben tre volte (cfr. vv. 7.26.44), al cuore dei 

tre quadri nei quali è articolata la narrazione. Al momento della scoperta della tomba vuota 

(cfr. vv. 6-8) le donne erano invitate dagli angeli a richiamare le parole dette a suo tempo da 

Gesù e rimaste finora incomprese. Dal punto di vista narrativo il ricordo esplicito delle 

parole di Gesù, accompagnato dall’invito alla rimemorazione, obbliga le donne (e con esse 

il lettore) a capire il nesso fra annuncio della risurrezione e la morte di croce. L’annuncio 

pasquale, cioè, non solo non cancella lo scandalo della croce ma intende recuperarlo in tutto 

il suo significato teologico. Inizia qui a chiarirsi il senso della necessità, come parte della 

storia salvifica, fattore previsto da Dio stesso e conforme al suo volere. La cosa si esplicita 

ulteriormente nel nostro episodio: è il Risorto stesso a rimproverare la riluttanza nel credere 

«a tutto ciò che hanno detto i profeti» (v. 25). La domanda così posta attende una risposta 

positiva. Ma come potranno i discepoli e il lettore condividere il suo punto di vista? Gesù 

stesso lo esplicita: l’interpretazione di tutte le Scritture a partire da Mosè (cfr. v. 27) diviene 

la modalità attraverso cui egli mostra che la morte di croce appartiene al disegno di Dio. 

Gesù, infine, appare agli Undici (cfr. Lc 24,36-49) e ribadisce di nuovo il concetto della 

necessità (cfr. Lc 24,44). A proposito di queste tre ricorrenze è importante rilevare la costante 

connessione fra la comprensione delle Scritture e la croce. L’accento, cioè, non cade tanto 

sulla prevedibilità degli eventi, quanto più sulla luce che la Scrittura viene a proiettare su 



6 
 

eventi dolorosi rimasti finora oscuri, ma che a loro volta fanno cogliere il senso delle 

Scritture rimaste anch’esse enigmatiche. La croce non è predetta dalle Scritture ma è 

conforme a esse. V’è una circolarità ermeneutica: le Scritture rinviano a Cristo e Cristo rinvia 

alle Scritture. Nel prisma della Pasqua i discepoli comprendono Gesù alla luce delle 

Scritture, ma anche le Scritture alla luce di Gesù. A questo punto si comprende il significato 

del verbo deî: solo alla fine si rivela essere l’espressione della volontà divina attuata nel 

mistero pasquale. Il bagliore che promana dalla risurrezione del Figlio di Dio illumina 

l’oscurità della croce e mostra come il Cristo stesso abbia obbedito sino in fondo alla volontà 

del Padre. La croce non contraddice la potenza di Gesù, semplicemente svela l’altra faccia 

del mistero: la potenza indica la messianicità, ma la croce esplicita come tale messianicità si 

rivela. 

 

5. Il narratore riprende il filo del racconto (vv. 28-29): il cammino verso Emmaus è giunto a 

conclusione, il villaggio è ormai vicino. Gesù finge di voler camminare ancora, andando 

oltre. Gesù continua a comportarsi come casuale compagno di viaggio. Ma i discepoli lo 

invitano con forza a rimanere con loro. Si tratta di un invito particolarmente pressante, fatto 

con insistenza e forza, quasi con violenza. La richiesta dei due assomiglia molto ad una 

preghiera, espressa con affetto e apprensione. Lo stesso verbo che esplicita la richiesta è 

ripreso dal narratore per segnalare la decisione di Gesù.   

A questo punto (v. 30) accade il fatto più importante. Luca per la quarta volta utilizza 

il verbo della storia. Gesù compie quattro gesti che riportano alla cena eucaristica e al 

miracolo della moltiplicazione dei pani.  

Lc 9,16 Lc 22,19 Lc 24, 30 

Prendendo i cinque pani e i 

due pesci, 

E prendendo pane E prendendo il pane 

alzando gli occhi al cielo li 
benedisse 

rese grazie Benedisse 

e li spezzò spezzò e avendo(lo) spezzato 

e li dava ai discepoli per 
distribuirli alla folla. 

e diede a loro. distribuiva a loro.  

Naturalmente la scelta dei vocaboli non è casuale. Essa descrive quanto di più specifico 

vivono i cristiani, come ricorderà pure il libro degli Atti, dove i fratelli continuano a spezzare 

il pane (cfr. At 2,42.46; 20,7). Alla vigilia della passione Gesù compie il gesto della fractio 

panis, anticipando, nel segno del pane spezzato e del calice condiviso, il senso della propria 

morte. 

Il narratore, che ha costruito sapientemente tutto il suo racconto giocando sulla 

differenza dei punti di vista fra i personaggi e il lettore, conduce entrambi alla stessa 

posizione (vv. 31-32): mentre gli occhi dei due si aprono e riconoscono il misterioso 

pellegrino, lo stesso Gesù diventa (ancora una volta, la quinta, “avvenne”) invisibile, 

letteralmente «scomparso». 



7 
 

I due di Emmaus hanno terminato con animo sconsolato il racconto di quanto era 

accaduto, affermando che i compagni «non l’hanno visto» (v. 24). Ora essi stessi sono i primi 

ad averlo visto ed incontrato. Splendido è il gioco verbale creato da Luca: all’apertura degli 

occhi (un passivo divino che sottolinea la grazia dell’evento) corrisponde il commento dei 

due che riferiscono del «cuore incendiato» nel momento in cui il misterioso viandante 

«apriva» il senso delle Scritture. Il verbo, utilizzato per ben due volte, accentua l’idea di 

«aprire o dischiudere», come per aprire una porta o uno scrigno. Frutto di tale apertura 

condotta dal Risorto lungo la via è il riconoscimento del pellegrino.  

I personaggi giungono al livello di conoscenza del lettore; gli uni e gli altri ormai 

sanno che quell’uomo misterioso era Gesù in persona. Ma Gesù sparisce; rendendosi 

invisibile non interrompe la sua presenza, ma la compie. Il Risorto sfugge al possesso, 

chiama i discepoli a proseguire la strada, sempre oltre. I due non si lamentano, non 

rimpiangono il fatto che Gesù era con loro e non l’hanno riconosciuto. Al contrario sanno 

interpretare quanto è passato nel loro cuore nel momento in cui il maestro spiegava loro le 

Scritture. Quel sentimento confuso viene ora decifrato: il loro cuore era “incendiato”. Se il 

«cuore» può essere compreso nel senso della capacità di comprendere, il «fuoco» si riferisce 

all’opera dello Spirito (cfr. Lc 3,16) che guarisce l’intelligenza e suscita la fede.  

Questa esperienza del cuore incendiato corrisponde ad un’esperienza narrata nel 

Talmud, a proposito di due grandi maestri a cavallo del I e del II secolo. Si legge nel Talmud 

di Gerusalemme: 

Mio padre, Abuya, era uno dei notabili di Gerusalemme. Quando venne il giorno della mia 
circoncisione, invitò tutti i notabili di Gerusalemme e li fece accomodare in una casa. Rabbi 
Eliezer e a Rabbi Yehoshua, invece, li mise in un’altra casa. Dopo che gli invitati ebbero finito 
di mangiare e di bere, si misero a battere le mani e a danzare. Allora Rabbi Eliezer disse a 
Rabbi Yehoshua: «Mentre costoro si occupano a modo loro, occupiamoci a modo nostro». Si 
misero pertanto a occuparsi delle parole della Torah, passando dalla Torah ai Profeti e dai 
Profeti agli Scritti. Un fuoco discese dal cielo e li circondò. Mio padre, Abuya, disse loro: 
«Miei maestri! Siete venuti ad appiccare il fuoco alla mia casa?». Gli risposero: «Dio ce ne 
guardi! Noi stavamo seduti e facevamo una collana con le parole della Torah. Passavamo 
dalla Torah ai Profeti e dai Profeti agli Scritti ed ecco che queste parole sono divenute gioiose 
come lo erano quando furono date sul Sinai e il fuoco si è messo a lambirle come le lambiva 
sul Sinai. Infatti, quando queste parole furono date per la prima volta al Sinai, esse furono 
date nel fuoco, come è scritto: “E la montagna ardeva, nel fuoco, fino al cuore dei cieli” (Dt 
4,11)». Allora mio padre, Abuya, disse loro: «Miei maestri! Poiché questa è la forza della 
Torah, se questo figlio rimane in vita, lo consacrerò allo studio della Torah» (Hagigah 
2,10,77b).  

Nel momento in cui le parole della Scrittura (nelle sue tre parti: Torah, Profeti e 

Scritti) vengono infilate come in una collana, ritrovano il loro fuoco originario, come quando 

furono date sul Sinai. È un’esperienza di gioia e di fuoco. Questa è esattamente l’esperienza 

dei due discepoli di Emmaus, mentre ascoltavano Gesù: un fuoco si è acceso nel loro cuore.  

 

6. Al termine v’è un grande capovolgimento, rappresentato da una vera e propria inversione 

delle parti: coloro che «erano incapaci di riconoscere» Gesù (v. 16) lo riconoscono 

pienamente (v. 31); gli occhi offuscati (v. 16), quasi immobilizzati, sono aperti (v. 31); la 



8 
 

tristezza ringhiosa (v. 17) lascia il posto al cuore incendiato (v. 32). Coloro che camminavano 

delusi verso Emmaus (v. 13) invertono il senso di marcia e, a quell’ora serotina, ritornano a 

Gerusalemme (v. 33). Quelli che – divisi fra loro – si erano separati dal gruppo degli Undici, 

si ricongiungono al gruppo. I medesimi che avevano narrato con esattezza tutti gli eventi 

riguardanti Gesù con forte senso di amarezza e frustrazione (vv. 19-24), prima di aprire 

bocca si sentono dire: «Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Simone» (v. 34) e 

raccontano poi quanto è loro accaduto lungo la strada (v. 35). Anche l’affermazione posta in 

bocca agli Undici è un’antica formula kerygmatica (che ricorda 1Cor 15,4-5): destinatario 

primo dell’apparizione è Simone, che amorevolmente era stato per ben due volte ammonito 

da Gesù appena prima della passione (cfr. Lc 22,31) e dallo stesso era stato incaricato di 

confermare i fratelli nella fede (cfr. Lc 22,32).  

Insomma, intorno all’immagine del “cuore incendiato” si coagula l’esperienza dei 

due discepoli di Emmaus. Nell’ascolto della Parola e poi nel segno del pane spezzato essi 

hanno riconosciuto Gesù nella forma della fede. Da questo incontro nasce la missione, 

proclamazione araldica del Signore risorto. 

 

7. Nel finale del suo primo tomo Luca ha introdotto un racconto che, nelle sue dinamiche, è 

tutto teso al riconoscimento di Gesù. L’evangelista, al principio del suo primo tomo, aveva 

dichiarato il suo intento: far riconoscere la fondatezza degli elementi della fede cui Teofilo 

è stato iniziato (cfr. Lc 1,4). Il lettore cioè era invitato a constatare di persona la fondatezza 

degli insegnamenti ricevuti nella prima iniziazione (o catechesi) di base. Alla fine dell’opera 

l’episodio dei discepoli di Emmaus, per mezzo del processo d’identificazione propiziato dal 

racconto (dove, guarda caso, uno dei due discepoli è anonimo), chiede il passaggio dal 

mancato all’effettuato riconoscimento di Gesù e ne indica la modalità: quella della fede. 

 


